# **SEGUNDA PARTE**

(continuación)

# CAPITULO NUEVE

Existen diversos aspectos de los métodos mágicos en el trabajo ceremonial que es necesario tener en cuenta. Por ejemplo, un sonido que tiene un poder creativo o formativo que la mayor parte de la humanidad conoce y reconoce desde hace mucho tiempo. El mantram hindú y sus efectos tanto sobre el cerebro como sobre las ramificaciones nerviosas del cuerpo ha sido el tema de una gran cantidad de trabajos científicos y experimentales. Hay una teoría racional relacionada con el sagrado mantram: su acción sobre el cerebro se puede comparar con la de una rueda que gira rápidamente y cuyos radios no puede atravesar ningún objeto. Se afirma que cuando el mantram está firmemente establecido y el cerebro ha absorbido sus líquidos acentos, entonces todos los pensamientos, incluso los del mantram, son rechazados y se puede ya producir en la mente, vacía de todo contenido, la experiencia mística. Otra teoría, que mantienen otras escuelas ocultistas, afirma que la vibración que produce el mantram tiene un efecto purificador sobre toda la constitución del hombre; por medio de esta acción vibratoria, los elementos groseros del cuerpo se expelen gradualmente y tiene lugar un proceso de refinación que afecta no sólo al cuerpo de carne y sangre, de cerebro y nervios, sino también al Cuerpo de la Luz y a toda la estructura mental que está en su campo de acción.

En la admirable biografía de Milarepa, el yogui Budista, publicada por la Oxzford University Press, encontramos la siguiente nota a pie de página: "Según la escuela Mantrayana, asociada con cada objeto y elemento de la naturaleza ... existe una cantidad particular de vibración. Si un yogui perfeccionado, tal como lo fue Milarepa, la conoce, la fórmula en un mantram y la utiliza expertamente, entonces puede impeler a las deidades menores y elementales y hacerlas que aparezcan; y que las deidades superiores emitan telepáticamente su influencia divina en forma de rayos de gracia".

En el campo de la Magia, se sostiene que la vibración de ciertos nombres divinos hace que se produzca este fenómeno espiritual y psicológico. ¿Por qué?, pregunta Blavatsky en su obra *Doctrina Secreta*. Y, contestándose ella misma, afirma: "Porque la palabra hablada tiene un poder que les es desconocido a los modernos "magos", que ni lo sospechan y no creerían en él. Porque el sonido y el ritmo están íntimamente relacionados con los cuatro elementos de los antiguos; y porque una vibración y otra en el aire puede despertar las potencias correspondientes, siendo los resultados buenos o malos según el caso".

Esta leyenda que pertenece al Tetragrammaton Hebreo es muy interesante. El que conozca la pronunciación correcta de YHYV, llamado *Shem ha-Mephoresh*, el Nombre Impronunciable, tiene poder para destruir el universo, su propio universo particular, y lanzar esa consciencia individual en el Samadi. Además, de acuerdo con la teoría mágica, la vibración que produce la voz humana tiene el poder de moldear la sustancia plástica de la Luz Astral y hacer que asuma una gran variedad de formas según el tono y el volumen; y no sólo eso, sino que puede atraer la atención de seres y Esencias metafísicas hacia ese molde.

El poder del sonido se puede demostrar con bastante facilidad por medio de unos pocos experimentos, de poca importancia pero interesantes. Al pronunciar el monosílabo *Om* en voz alta y aguda se sentirá, indudablemente, una vibración tanto en la garganta como en el pecho.

Si se repite, aumentará considerablemente la capacidad de incrementar la potencia o la frecuencia de las vibraciones y el área de detonación, realizando una cierta cantidad de prácticas juiciosas (y, siempre, utilizando la inteligencia), el aprendiz se encontrará con que es capaz de hacer vibrar una palabra y que, entonces, todo su cuerpo se ponga a estremecerse y temblar bajo el impacto de este poder.

Por otro lado, la práctica le permitirá al estudiante aprender a limitar, a voluntad, esta vibración a una cierta zona de su cuerpo. No es necesario decir que se debe tener siempre mucho cuidado: El ejercicio no requiere que el cuerpo sufra ningún daño debido a vibraciones catastróficas.

Existen ejemplos muy famosos del poder destructor del sonido: La detonación de un trueno o la explosión de proyectiles. Merece la pena mencionar aquí la historia de un truco que llevó a cabo un gran cantante. Golpeaba ligeramente un vaso de cristal con una uña, de forma que se producía un sonido. Entonces emitía la misma nota con su voz apoyando la boca directamente sobre el cristal. Después de un momento, cuando su voz vibraba al unísono con la nota que emitía el cristal, cambiaba repentinamente la nota a una más alta y el vaso de cristal se rompía en pedazos. Jugaba con la ley de las vibraciones, porque todas las cosas, tanto las que se ven como las que no, están dentro de su campo de acción y cualquier objeto en el que podamos pensar existe en un plano definido y posee una tasa de vibración diferente. Toda masa, orgánica o inorgánica, está compuesta por una multitud de centros de energía infinitamente pequeños que, con objeto de estar adheridos los unos a los otros, deben vibrar. El cambio de esta vibración o bien destruye la forma o bien le produce mutaciones y alteraciones.

Aunque hay un aspecto destructor en el sonido, también hay otro de formación y de creación y éste es el que tenemos que descubrir por medio de pacientes y constantes experimentos. El poder real de formación se puede poner de manifiesto con bastante facilidad. Que el lector eche un poco de arena fina en la caja de un violín y, sin mover la arena, pulse ligeramente una de las cuerdas. Se dará cuenta de que la vibración ejerce una influencia formativa ya que al sonar la nota y su amplificación en la caja del violón, la arena adopta curiosas formas geométricas. A veces se forma claramente un cuadrado; otras, un triángulo o una elipse o un dibujo que se puede comparar a la estructura de un copo de nieve, un diseño cristalino y de rara belleza. Este mismo experimento se puede llevar a cabo sobre una lámina de cristal. La forma que tome la arena variará dependiendo de que la cuerda se pulse lenta o rápidamente, sobre el borde, ligeramente o con mucha fuerza. En el violín, naturalmente, una nota suave y profunda producirá una forma de sonido diferente que un lamento penetrante.

En alguna parte de los escritos de Madame Blavatsky tenemos su testimonio de una ocasión en que estaba en los umbrales de la muerte y volvió a la vida y sanó debido a los poderes del sonido. Todas estas cosas demuestran que el sonido posee un poder creativo. El Mago debe practicar para descubrir cuál es el tono de voz más apropiado para cada trabajo mágico. La experiencia demuestra que el método más satisfactorio es un canturreo estridente de los nombres que se deben pronunciar; la voz que se requiere vibra en vez de pronunciar claramente.

Por lo tanto, la vibración de los nombres de Dios es esencial en la práctica de la Magia ya que el conocimiento del nombre de cualquier ser —y en conocimiento se incluye la capacidad de vibrarlo y pronunciarlo correctamente, además de entender sus implicaciones cabalísticas- implica que se posee una especie de control sobre él. El conocimiento del nombre se puede adquirir aplicando los principios cabalísticos, de tal manera que se pueda encontrar en el nombre un resumen de todas las fuerzas y potencias inherentes al mismo.

Levi dice que la Magia está contenida en una palabra y que una palabra pronunciada adecuadamente es más fuerte que los poderes de la tierra, del cielo y del infierno. Se domina a la Naturaleza con un nombre y de la misma manera se conquista a los reinos de la Naturaleza; y las fuerzas ocultas de las que se compone el universo invisible obedecen a aquél que pronuncia con entendimiento los nombres incomunicables. "Para pronunciar estos grandes nombres de la Kaballah, según la ciencia, debemos hacerlo con completo entendimiento, con una voluntad libre y con una actividad que nada pueda rechazar""

Por lo tanto, la vibración de los nombres de Dios constituye una de las partes más importantes de la invocación ceremonial. Los inciensos, perfumes, colores, imágenes y luces colocados alrededor del círculo mágico ayudan a evocar la idea o espíritu que desea la imaginación y a que se manifieste de una forma apropiada, coherente y tangible para el exorcista. Y no sólo debe haber intención y pensamiento, sino también la expresión concreta del pensamiento en una acción o una palabra que sea como el logos a la idea. Para explicar mejor la forma de vibración, supongamos que un exorcista desee invocar los poderes que pertenecen a la esfera de *Gevurah*. El planeta será Marte; su cualidad esencial es la de la fuerza o energía cósmica, resumida en la divinidad de Horus; su arcángel será Kamael, su espíritu, Bastsbael y el Sephirah al que se atribuyen lleva el Divino Nombre de Elohim Gibor.

En el ceremonial mágico que pone en práctica el Teúrgo, cuando llega el momento de pronunciar el nombre divino, éste debe inhalar profunda, lenta y fuertemente. En el momento en que el aire del exterior llega a la nariz, se debe imaginar con toda claridad que se está inhalando, junto con el aire, el nombre del Dios, Elohim Gibor. Hay que imaginar el nombre escrito con grandes letras de fuego y llamas y, a medida que el aire llena lentamente los pulmones, hay que imaginar que el nombre impregna y vibra por todo el cuerpo, que desciende gradualmente por el tórax y el abdomen, por los muslos y las piernas hasta los pies. Cuando parece que la fuerza choca con la parte más inferior de las piernas, expandiéndose y extendiéndose a cada uno de los átomos, de las células del pie y la práctica demuestra que esta hazaña de la imaginación es menos difícil de lo que parece-, el Teúrgo debe asumir una de las posturas características de Horus que se pueden ver en el egipcio Libro de los Muertos. Una de ellas, el Signo del Escribiente, consiste en dirigir el pie izquierdo hacia adelante e inclinar el cuerpo al frente; los brazos están primero levantados hacia la cabeza y extendidos, como si estuvieran proyectando una fuerza mágica hacia el Triángulo de Evocación. En esta postura y mientras los pulmones exhalan el aire cargado con el nombre, hay que imaginar que éste empieza a subir desde los pies, que atraviesa los muslos y el cuerpo y que es lanzado al exterior enérgicamente con un grito de triunfo. Si todo el cuerpo del Mago está como en llamas, lleno de fuerza y energía, y atronando en sus oídos, de todas partes del universo, escucha resonar el eco del nombre que acaba de vibrar, entonces puede estar seguro de que ha pronunciado correctamente el nombre. El efecto de la vibración de los nombres de Dios es que se produce una tensión en la Luz Astral superior en respuesta a la cual, la inteligencia evocada llega apresuradamente. Existen, para cada uno de los Dioses, gestos y señales propios y el estudio de las formas de los Dioses egipcios proporcionará un buen conocimiento de lo que son estas señales.

Existe otra rama de la Magia estrechamente aliada con la vibración de los Nombres Divinos. En algunos rituales, el estudiante puede haber observado un cierto número de palabras incomprensibles. en una lengua extranjera o desconocida, y que se conocen técnicamente como los "nombres bárbaros de la evocación", los cuales, según los consejos de los Oráculos Caldeos, no cambian nunca "porque son nombres divinos que tienen en los ritos sagrados un poder inefable". Originalmente, lo que implicaba lo de los "nombres bárbaros" es que estas palabras estaban en los dialectos de los egipcios, caldeos y asirios, que los griegos consideraban bárbaros; G.R.S. Mead transforma la frase en "nombres nativos". Iamblichus, en respuesta a las preguntas de Porfirio sobre este tema, señala: "Aquellos que aprendieron en primer lugar los nombres de los Dioses lo hicieron en su propia lengua y nos los transmitieron a nosotros, que debemos conservar siempre inamovible la sagrada ley de la tradición, en un idioma peculiar y apto para ellos ... Asimismo, "nombres bárbaros" tiene mucho énfasis, es muy conciso y tiene poco de ambigüedad, variedad y multitud". La experiencia confirma que las invocaciones más poderosas son aquellas en las que las palabras utilizadas pertenecen a una lengua extranjera, antigua o, incluso, olvidada. O aquellas expresadas en una jerga degenerada o sin sentido. La cualidad más sobresaliente de estos conjuros es que lo que se dice siempre es muy vibrante y sonoro. Ésta es su única virtud y son particularmente efectivas cuando se recitan con entonación mágica, haciendo que cada sílaba vibre cuidadosamente. Por alguna razón, se ha descubierto que el recitar estos nombres lleva a la exaltación de la consciencia y que ejerce una sutil fascinación en la mente del Mago.

Según dice Madame Blavatsky: "La magia de los antiguos sacerdotes consistía, en aquellos días, en dirigirse a los dioses en su propio idioma ... Es una composición de sonidos, no de palabras; de sonidos, números y cifras. El que sepa armonizar los tres, puede esperar la respuesta de un Poder superior. Por lo tanto, este lenguaje es el de los encantamientos o de los Mantras, como se llaman en la India; el agente mágico más poderoso y efectivo es el sonido y es la primera de las llaves que abren la puerta de comunicación entre los Mortales y los Inmortales".

La base y la explicación de la exaltación raya con la experiencia general. No es único ni se reduce exclusivamente al trabajo ceremonial o Teúrgico. Con bastante frecuencia se pueden leer artículos sobre poetas que entran en trance repitiendo versos y nombres rítmicos. De hecho, muchos de los poemas de Swinburne son un magnífico ejemplo de esta poesía. También se tienen noticias de niños a los que afectan las lecturas de la biblia en las que aparecen largas listas de nombres y de lugares hebreos. Thomas Burke, el famoso novelista, le explicó en una ocasión al autor que, cuando era joven, los nombres de ciudades y países de América del Sur actuaban sobre él como si fueran ensalmos mágicos. Nombres tales como Antofagasta, Tierra del Fuego, Antononoriva y Venezuela son, en realidad, nombres bárbaros con los que se pueden hacer conjuros.

Recuerdo en una ocasión que estaba leyendo un poema de William J. Turner, el crítico músico, en el que recuerda que, cuando era un niño, las palabras y los nombres mexicanos ejercían sobre él un encanto fascinador: Popocatapetl, Quezapetl, Chimborazo y otros. Los nombres, por sí mismos, no le comunican nada a una imaginación fértil y desarrollada. La exaltación de la consciencia se debe, por completo, a su ritmo y a su música; el hechizo de los nombres entra en el mundo de la imaginación y ésta llega a un peculiar estado de frenesí o excitación. En cualquier caso, no cabe ninguna duda de que las palabras bárbaras, formidables y de apariencia aterradora que se repiten en muchas de las mejores invocaciones que nos han llegado de la antiguedad tienen un efecto estimulante sobre la consciencia y la exaltan hasta el punto que requiere la Magia. La Invocación "No Nacida", cuyos elementos básicos se encuentran en algunos fragmentos greco-egipcios y se incluyen en el último capítulo de esta obra, es quizá el ejemplo más notable. Como ritual, muchos consideran que es uno de los mejores y está cuajado de extrañas palabras ricas en música y excitaciones primitivas, sonoras a más no poder. Muchos de los rituales empleados por el astrólogo isabelino Doctor Dee, en sus trabajos en colaboración con su colega Sir Edward Kelly, son también buenos ejemplos de este lenguaje. De hecho, se puede afirmar que los rituales de Dee son únicos.

Están escritos, casi por completo, con excepción de unas pocas palabras en hebreo, en un curioso idioma denominado Angélico o Enoquiano que, según asegura el autor, le fue dictado por los Ángeles. Sea cual sea su origen, las invocaciones en este lenguaje han demostrado que funcionaban con una fuerza que no se ha encontrado en otra lengua.

Se darán ejemplos típicos de las palabras bárbaras y citas de distintos rituales. Lo siguiente es una de las conjuraciones de Dee:

"Eca, zodocare, Iad, goho. Torzodu od Kikale qaa. ¡Zodacare od zodameranu! ¡Zodorje, lape zodiredo Ol Noco Mada, das Iadapiel! ¡Ilas! ¡hoatahe Iaida!".

En el capítulo CLXV de la mencionada Recensión del Libro de los Muertos, podemos encontrar una petición a Amón Ra en la que se cita el más poderoso de los nombres mágicos del Dios: "¡Salve, tú, Bekhennu, Bekhennu! ¡Salve, Príncipe, Príncipe! Salve, Amón. ¡Salve, Amón! ¡Salve, Amón! ¡Salve, Par, Salve, Iukasa! ¡Salve Dios, Príncipe de los Dioses de las zonas orientales de los Cielos, Amón-Nathekerethi-Amón! Salve, tú cuya piel está oculta, cuya forma es secreta, tú señor de los dos cuernos, nacido de Nut, tu nombre es Na-ar-k y Kasaika es tu nombre. Tu nombre es Arethi-kasatha-ka y tu nombre es Amón-naiu-anka-entek-share, ¡oh, Thekshare-Amón Rerethi! ¡Salve! Amón y déjame que te suplique, porque yo conozco tu nombre ... Oculto es tu lenguaje, Oh Letasashaka, y te

he confeccionado una piel. Tu nombre es Ba-ire-qai, tu nombre es Marquatha, tu nombre es Rerei, tu nombre es Nasa-kebu-bu, tu nombre es Thanasa: tu nombre es Sharshathakatha.".

Otro hermoso ejemplo, quizá uno de los mejores por lo que se refiere a los nombres aparentemente ininteligibles, lo podemos encontrar en el Papiro Mágico Harris. Existe una traducción al inglés en la obra *Facsímiles de Papiros Hieràticos*, en el Museo Britànico.

"¡Adiro-Adisana" Adirogaha-Adisana. Samoui-Matemou-Adisana.

Samou-Akemoui-Adisana. ¡Samou-deka! ¡Arina-Adisana! ¡Samou-dekabana-adisana! ¡Samou-tsakarouza-Adisana! ¡Dou-Ouaro-Hasa! ¡Kina! ¡Hama! (Pausa) ¡Senefta-Bathet-Satitaoui-Anrohakatha-Sati-taoui! ¡Naououibairo-Rou! ¡Haari! ".

En el fragmento al que ya nos hemos referido del Ritual greco-egipcio, editado bpor Charles Wycliffe Goodwin por la Cambridge Antiquarian Society a mediados del siglo pasado, se pueden encontrar también algunos nombres ejemplares: "Yo te invoco a tí, Dios Terrible e Invisible que moras en el lugar vacío del Espíritu; Arogogorobrao; Sothu; Modorio; Phalarhao; Doo; Apé; El No Nacido".

Tanto la investigación como la filosofía están de acuerdo en que resulta una ayuda considerable para la práctica del Mago el tener un conocimiento profundo de la Cábala en todas sus ramas. Como el Mago intenta hacer que su vida sea comprensible e interpretar todos los incidentes como una parte de la relación de Dios con su alma, que todas las cosas tiendan a su iluminación espiritual, podría parecer incongruente el hecho de que incorporara a sus invocaciones palabra sin significado y sin sentido. Lo que caracteriza la mente del Mago, por encima de todas las cosas, es la coherencia interna, la lógica. Por lo tanto, pasar por alto los principios exegéticos de la Cábala significa dejar indefensos los canales por los que el caos y la inconsecuencia pueden invadir el lugar sagrado de la cognición. Todas las palabras bárbaras se deben estudiar cuidadosamente, hasta que se entiendan, con un grado de atención como el que se dedicaría al análisis de la *Crítica de la Razón Pura* de Kant. El significado oculto puede traspasar el nivel de la consciencia y, durante la ceremonia, puede ser de gran ayuda para producir la excitación requerida. Y, para descubrir el espíritu real de los nombres bárbaros, es absolutamente necesario tener un profundo conocimiento de la Cábala.

Por ejemplo, consideremos la palabra "Assalonoi", que aparece en otro lugar del fragmento gregoegipcio. La primera letra puede sugerir a Harpócrates, el Señor del Silencio, que es el Bebé del Loto
y el Loco Puro del Tarot. El inocente Parsifal que parte silenciosamente en busca del Santo Grial. Él
y sólo él, debido a su locura mundana, a su divina sabiduría y a su inocencia, puede llegar al final
sano y salvo. La "S" puede hacer referencia a la carta del Tarot que representa al Santo Ángel de la
Guarda, que lleva en el pecho un símbolo en el que aparecen grabadas las letras del Tetragrammaton.
"Al" se puede interpretar como si fuera la palabra hebrea que significa "Dios". De la misma manera,
"On" es un nombre Agnóstico. El sufijo "oi" puede indicar el pronombre personal hebreo "Mí".
Considerada en conjunto, la palabra es en realidad un epítome de una invocación completa al Santo
Ángel de la Guarda.

Consideremos ahora "Phalarthao", otra palabra de la misma invocación. "Phal" es, evidentemente, una abreviatura de falo que, según Jung, es el símbolo de las facultades creativas del hombre. De hecho, lo define como "un ser que se mueve sin miembros, que ve sin ojos y que conoce el futuro; un representante simbólico del poder creador universal, que existe en todas partes y que lleva en él la inmortalidad. Es un profeta, un artista y un fabricante de milagros". Si sometemos las dos letras "ar" al proceso cabalístico denominado Temurah, tenemos a "Ra", el Dios Sol que derrama liberalmente la luz, el calor y el sustento sobre todo lo que existe en el mundo material y que concede gracia e iluminación espirituales para la vida interior. "Th" es Tes, la serpiente leonada que es la esencia de la vida física y que es la base de la visión espiritual.

"A" una vez más es el Rayo de Thor, las fuerzas mágicas del Adepto puestas en movimiento. "O" representa la cabra de la montaña y el aspecto creador y fecundo del ser humano.

La palabra "Adisana", que encontramos frecuentemente en la lista de nombres bárbaros que proporciona el Papiro Mágico Harris, le recuerda a la mente una alusión Teosófica. En las Estancias de Dzyan, incluidas en *La Doctrina Secreta*, se menciona la palabra sánscrita "Adi-Sanat". Blavatsky explica que es el equivalente de Brahma y el Sephira cabalístico de *Keser* y significa Un Creador. A falta de un conocimiento más preciso y definido, el Mago puede suponer que la palabra egipcia sea una referencia a la Corona, la Mónada en el Hombre y en el Cosmos.

Existen otros métodos para hacer inteligibles las palabras bárbaras, de forma que en los ritos no haya ninguna imperfección que pueda afectar la integridad y la lógica de la propia consciencia.

Por lo que se refiere a su utilización práctica —la exaltación del alma-, puede servir de ayuda un método desarrollado por Therion. Supongamos que la ceremonia culmina con una invocación mayor en la que hay un cierto número de estas palabras especiales. Se debe emplear, por lo tanto, una técnica especial pero que, sin embargo, suponga una cantidad mínima de entrenamiento de la imaginación. Esta facultad se debe desarrollar de tal manera que uno pueda imaginar cualquier objeto o cualquier dibujo en su totalidad y con toda claridad. Y no sólo eso, sino que esta imagen tiene que durar un rato. Durante la invocación, el Teúrgo tiene que imaginarse que la primera de estas palabras intoxicantes es como un pilar de fuego que se extiende como una columna vertical en la Luz Astral.

A medida que las letras del nombre salen de sus labios y son impulsadas hacia el éter, debe imaginar que su propia consciencia en el Cuerpo de la Luz sigue a las letras en su viaje a través del espacio sutil y que es lanzado violentamente a lo largo de ese eje. Con la siguiente palabra bárbara se debe imaginar que es una columna dos veces más alta que la anterior, de tal manera que cuando se llega a la última palabra de la invocación –ignorando por el momento la acción y el poder inherentes a la invocación- la consciencia está completamente intoxicada y el ego inundado por un sentimiento de fatiga y aturdimiento. Al final se debe ver cómo la columna aumenta de altura ante el ojo espiritual y llega cada vez más arriba hasta que la imaginación descubre la grandeza y la inmensidad de lo que ha creado. Este sentimiento de temor reverencial producido por el viaje a lo largo de la fiera columna de cada una de las palabras bárbaras es el precursor de la exaltación mágica y del éxtasis. Con la práctica, el Teúrgo puede inventar otros métodos, más adecuados para su propio carácter, para emplear satisfactoriamente estas palabras.

\* \* \*

Existen otros acompañamientos secundarios que tienen como finalidad animar el trabajo ceremonial y son la Danza, la Música y los redobles. Por lo que se refiere a los redobles o golpes rítmicos, su número tiene que armonizar con el tipo de operación. Su objetivo es anunciar la autoridad, registrar la nota del triunfo del Mago y devolver la atención distraída. La Música es un tema mucho más complicado ya que el grado en que se puede apreciar depende del individuo. En muchas invocaciones se omite, ya que puede distraer la atención del Teúrgo aunque, como preludio, puede favorecer el éxtasis y la exaltación. Requiere la presencia de uno o varios músicos y cualquier defecto de su técnica produce disonancias. El violín y el arpa tienen las notas más trascendentales y exaltadoras y se pueden emplear ocasionalmente.

El tantán, con su sonido fiero y apasionado, es muy útil en otros tipos de trabajos en los que se requiere provocar energía o incluso tranquilizar la mente. Es muy sencillo forzar a la mente a seguir el golpeteo rítmico del tantán y éste se puede acelerar o ir haciendo más lento, hasta que sobreviene la paz de la mente cuando se ha fundido con el silencio. La música oriental es de este tipo, monótona, lo que implica un motivo religioso o místico.

En una representación de ballet a la que el autor fue invitado por un amigo en Java, había como una docena de bailarines vestidos con trajes y máscaras grotescos aunque de colores muy vistosos, típicos del ostentoso Oriente. La orquesta constaba de cinco músicos; tres de ellos tocaban un instrumento que parecía un xilofón muy grande y sólo daba cinco notas; los otros dos aporreaban tambores de Java. El teatro era al aire libre y la danza, principalmente realizada con las manos y los dedos, se prolongó durante cinco horas sin un solo descanso. Todo ese tiempo, los diligentes miembros de la orquesta estuvieron golpeando con entusiasmo sus monótonos ritmos hasta que los europeos tuvimos la sensación de que nuestros sentidos y nuestra mente iban a sucumbir a ese ritmo monótono y a sumergirse en el silencio.

Una danza airosa, un pasodoble, por ejemplo, puede ser muy útil y acompañada de un tantán y de un mantram mental, en el interior de un círculo o de una cámara consagrada, puede ser la precursora del éxtasis. Esta danza tiene un interés particular para el Mago ya que su característica es el ritmo y el conjunto de la naturaleza es la personificación del ritmo y de la gracia, ambas cosas aspectos de la danza. En la Naturaleza, la danza asume las formas del crecimiento y del movimiento, ya que el movimiento es el elemento esencial de la vida, el tema que se representa en un escenario infinito.

El éxtasis de la Naturaleza y de sus criaturas ha pasado a ser una cosa de uso común, recurriendo una vez más al habla popular. Le han prestado atención a la música de las esferas y a las danzas de la multitud de planetas y cuerpos celestiales en las infinitudes del espacio los más grandes filósofos y poetas que han sabido ver en el corazón de las cosas. Con demasiada frecuencia se habla —son tópicos, es cierto- del retozar de los corderos y de los cabritillos brincando en los verdes prados; de la danza flotante de las nubes y de cómo ondean las olas del mar. Y estos fenómenos, ¿qué son sino la participación en la Danza de la Vida que día tras día, año tras año, siglo tras siglo sigue adelante, sin cambios ni alteraciones y que, en su perpetuidad, se debe considerar como la encarnación de la alegría?

Por lo que se refiere a la utilización de la Danza en las operaciones mágicas, debe ser suficiente con las indicaciones que dan los Derviches Islámicos. Estos místicos de Mahoma se enorgullecen de una danza que no es, como muchos han pensado, un frenesí incontrolado. En su principio, es justamente lo contrario. En su ejecución subyace un alto motivo religioso: El éxtasis y la unión con Alá. Los danzarines, a partir de una posición estacionaria, aumentan gradualmente su velocidad de rotación y con los brazos extendidos dan vueltas con tal rapidez que parece que no se mueven en absoluto. Después de un corto período de tiempo, este movimiento de rotación induce un vértigo tanto en el cuerpo como en la mente y, haciendo un gran efecto de voluntad, se aplaza su efecto y se elimina de la consciencia. La danza culmina con el Derviche en un estado de completa inconsciencia y no sólo eso, sino (y creo que esto es importante) en un estado de completo éxtasis. Algunos pueden conocer nombres tales como Shri Chaitanya y a su discípulo Nityananda, que viajaron por toda la India en el siglo XV cantando, predicando y danzando alegremente la doctrina de Bhakta o la unión con Dios por medio de la devoción.

En años más recientes, hemos tenido al eminente maestro religioso Shri Ramakrishna Paramahamsa, cuyas frecuentes canciones y danzas devotas estaban tan cargadas de fervor y emoción que se dice que se producían cambios morales y espirituales en aquellos que tenían la fortuna de presenciarlas. Según los informes, muchas de estas personas quedaban tan vencidas por la profunda emoción que sentían al ver al Maestro danzando que caían en éxtasis y desvanecimientos.

Por lo que se refiere al Teúrgo moderno, la finalidad principal de la danza es conseguir un estado de agotamiento físico y de cese de todos los pensamientos. La presencia espiritual invocada se puede encarnar en el seno de esta negatividad, si ha sido inducida en la zona adecuadamente consagrada en la cual ningún otro ser osaría penetrar. Ésta es la idea fundamental de la Danza, aunque algunos prefieran eliminarla de sus ceremonias. Cada una de las fuerzas que pertenecen a los distintos Sephiros tiene su propio tipo de Danza, con sus propios pasos y su propio tiempo.

Un movimiento que es común a casi todas las invocaciones y que es menos parecido a una danza que los bailes actuales, es la circunambulación. A veces, el Mago tiene que caminar desde uno de los puntos cardinales del círculo y dar un cierto número de vueltas a su alrededor. Este número específico es el que determina la naturaleza de la fuerza que se va a invocar. Y el que el sentido de la circunambulación sea hacia el este o hacia el oeste determina también si está invocando o desterrando. El movimiento en el sentido de las agujas del reloj sirve para invocar y en el sentido contrario para "desterrar". Tradicionalmente, la circunambulación en el interior del Círculo ha sido el método más maravilloso de conseguir potencial y adquirir la fuerza y el entusiasmo necesarios.

# CAPITULO DIEZ

En los capítulos anteriores se ha querido mostrar la forma en que la Teúrgia concibe la Voluntad y la Imaginación como instrumentos para reconstruir al ser humano. Propongo seguir adelante con este tema del uso de la Imaginación, ya que tiene relación con la tarea fundamental de la Magia. Como la sustancia plástica que forma la Luz Astral es particularmente sensible a la manipulación de las corrientes de la imaginación y como las imágenes que se hacen en esta Luz producen cambios perceptibles, si la Voluntad es lo suficientemente fuerte, el Mago ambiciona aplicar estos hechos a su propia esfera. Hay que prestar atención al hecho de que todas las autoridades en el tema consideran que la naturaleza de la Luz Astral es dual. Tenemos el aspecto astral básico, la denominada serpiente engañadora, ocupado por los esqueletos podridos y la fantasmagoría. Y el plano superior en el que hay una gran riqueza de imágenes reales, ideas e insinuaciones espirituales. Evidentemente, la tarea mágica fundamental es ir más allá de la serpiente astral y llegar al Astral más elevado. Las invocaciones al Santo Ángel de la Guarda y la unión Teléstica con los Dioses y las Esencias universales son los métodos supremos para conseguir trascender los planos etéreos más inferiores. Y, además, son objetivos a los que se tienen que ajustar todos los métodos y las técnicas. Para hacer que los objetivos de la invocación sean menos arduos de alcanzar y se pueda llegar a ellos con más facilidad, los Teúrgos recomiendan un ejercicio que, si se lleva a cabo con éxito, confiere la capacidad de trascender conscientemente la zona astral inferior, e incluso ir más allá de la zona astral superior, hacia los reinos espirituales donde arden los fuegos divinos. De la misma manera que todos los planos de la naturaleza y todas las fuerzas del universo están representadas en el interior de la constitución del hombre, así el plano astral en su aspecto dual se encuentra en él. El aspecto inferior, la fase lunar, corresponde al principio humano del Nephesch, mientras que el principio más elevado corresponde al Sephirah central del Árbol de la Vida, Tipharas, el corazón palpitante del Ruach, e incluso se extiende hasta los confines del Neschamah.

El Mago tiene poco o nada que ver con el aspecto lunar más inferior del astral, la región de los esqueletos, los demonios y los fantasmas decadentes de los muertos. Sus aspiraciones se dirigen hacia lo que está por encima, en el estrato superior del Árbol de la Vida. El Oráculo Caldeo previene: "Inclínate no hacia abajo, en el Mundo oscuramente espléndido; en donde continuamente se encuentra una pérfida profundidad y el Hades, envuelto en nubes, placentero con sus ininteligibles imágenes, serpenteando; un Abismo negro perpetuamente retumbando; siempre adhiriéndose a un cuerpo no luminoso, sin forma y vacío ... No te quedes en el precipicio con la escoria de la Materia, porque existe un lugar para tu Imagen en un reino que es espléndido". Este "reino que es espléndido" es lo que interesa al Teúrgo, ya que en él residen las fuerzas y los poderes que le favorecerán en su búsqueda. En el seno del dual Nephesch existe un principio energético sustantivo y vital. El primero es el denominado cuerpo Astral, el sutil duplicado al que debe la existencia y la persistencia el cuerpo físico. El desarrollo de este cuerpo Nephesico no pertenece a ninguna de las ramas de la Magia, así que no trataremos este tema ya que tampoco tiene mucho que ver con la Teúrgia más elevada. Pero existe un aspecto más elevado de este cuerpo astral que pertenece al reino de Tipharas y que tiene mucho que ver con la Teúrgia práctica. No es realmente un cuerpo astral en el sentido de un modelo vital que le da vida al físico, sino que es un cuerpo mental o pensado, el vehículo directo de las facultades ideales o espirituales y su sustancia es la misma que la del Astral divino o más elevado. Según Blavatsky, es el Mayavi-rupa, el cuerpo pensado o soñado, la cubierta de la mente, la memoria y la imaginación, conocido y denominado en Teúrgia como el Cuerpo de Luz. Los Teúrgos sostienen que este Cuerpo de Luz se puede separar conscientemente del cuerpo y proyectarlo, jy Blavatsky opina que el que puede hacerlo es un Adepto!. "Tú separarás lo fino de lo grosero, actuando con mucha sagacidad" aconseja el Tres Veces Gran Hermes. Este Cuerpo de Luz, como vehículo de los principios más elevados, puede investigar el mundo interior con el objeto de determinar su naturaleza real, es decir, la del propio hombre, ya que las leyes que rigen el universo son las que rigen la mente y viceversa.

En consecuencia, el astral más elevado, al que se puede llegar a conocer por medio de la instrumentalización del Cuerpo de Luz, se utiliza como si fuera una escalera por la cual el Teúrgo puede llegar al reino del espíritu supremo, ardiente, creativo y estático.

Por lo tanto, una de las bases de la Magia práctica es proyectar este bello cuerpo, adquirir la facultad de funcionar en él con la misma facilidad que se funciona en el cuerpo grosero, capacitar y educar a este Cuerpo de Luz para que realice los deseos del Teúrgo. El tener éxito o no en esta fase particular del trabajo depende por completo de si el Mago ha ejercitado su imaginación o no, porque ésta es la palanca mágica con la que se conseguirá la deseada proyección.

La técnica, en breves palabras, es la siguiente: Una vez sentado cómodamente en una silla –o, si ha practicado, en una de las posturas del Yoga sería mucho mejor- y con la mente y las emociones lo más tranquilas posibles, el Mago debe intentar imaginar que tiene ante él un duplicado exacto de su propio cuerpo. Si el Teúrgo ha practicado antes con los símbolos tattva o con los ejercicios espirituales de San Ignacio, entonces no tendrá muchas dificultades para formular su imagen. El Teúrgo debe imaginar vívidamente que tiene ante él, en su mente, un simulacro de su propio cuerpo; que está vestido de la misma manera que el Mago, con la túnica mágica y con la vara o espada, según el caso, y que está parado, o sentado en una silla o doblado en un fácil y confortable Asana. Si el Mago está sentado, la imagen tiene que estarlo también. Con un gran esfuerzo de voluntad, tiene que hacer que la imagen se mueva en su mente y que se levante poniéndose vertical sobre sus pies. Ahora viene la parte más difícil de la tarea del Mago. Debe transferir su propia consciencia al Cuerpo de Luz; esta transferencia puede ser difícil y, a veces, simplemente no se produce.

En este caso, empleando hasta el último grado de su Voluntad y todo el poder de su Imaginación, hasta el punto de imaginar y desear que está en el cuerpo pensado, el Teúrgo debe hacerle llevar a cabo distintas acciones. Un ejercicio espléndido es que ponga en práctica algún ritual como, por ejemplo, el Ritual del Destierro del Pentagrama ya que se obliga al Cuerpo de Luz a que se mueva, se dé la vuelta y pronuncie palabras. Si persiste, después de varios intentos, el Mago se dará cuenta de que quien está realizando el Ritual no es el Cuerpo de Luz, como un autómata, sino él mismo en el interior del cuerpo pensado.

Estos métodos desatan las ataduras del alma y abren las cerradas puertas de la mente. Además, puede suceder que a medida que el Mago recita la invocación, siguiendo mentalmente cada uno de los puntos del Ritual con atención y cuidado, se encuentre casi sin saber cómo en el Cuerpo de Luz. El efecto tonificante de las palabras y las sugerencias que se expresan en algunos casos favorecen a la transferencia. "¡Piso sobre lo alto! ¡Piso sobre el firmamento de Un! ¡Hago que se eleve una llamarada con el rayo de mis ojos, que se precipita hacia delante en el esplendor del diariamente glorificado Ra y ofrezco mi vida a los moradores de la tierra!" "¡Me elevo, me elevo como un halcón de oro!". Las dos primeras frases en particular, si se recitan con entendimiento y sentimiento, les resultan suficientes a muchos individuos para conseguir el resultado deseado. Incluso físicamente, estas palabras le fuerzan a uno a elevarse sobre las puntas de los pies como si quisiera pisar sobre el firmamento de Un. Una vez que se ha alcanzado el éxito, se debe practicar una y otra vez hasta que el Mago pueda entrar y salir de su estructura física de la misma manera que un hombre corriente se quita su abrigo de invierno. La tarea real comienza cuando se ha llevado a cabo la proyección. Porque se debe enseñar al Cuerpo de Luz a moverse y a ver en el Plano Astral, aunque no se necesita mucho tiempo para que responda a esta enseñanza, y sea capaz de moverse y de ver con la rapidez del pensamiento mismo.

Una vez que ha conseguido habitar en el Cuerpo de Luz, el Teúrgo tiene que practicar para ver con sus sentidos astrales. Tiene que intentar ver las cosas físicas y los objetos que existen en el apartamento del que ha salido, notar el cuerpo, su antiguo habitáculo sobre la tierra, los muebles, las paredes, el techo, en fin, todo.

Cuando descubra que lo puede hacer sencillamente y que los sentidos astrales responden con facilidad, entonces se debe elevar hacia los cielos y observar lo que se puede ver allí. La cuestión principal es de educación. El Cuerpo de Luz, el llameante vehículo solar del Ángel, se debe convertir en un instrumento respetable y, de la misma manera que se enseña a un niño de un año a hablar, a gatear y a caminar, se debe enseñar a este hermoso cuerpo de pensamiento a funcionar perfectamente en su propio plano.

En ejercicios de este tipo, el Teúrgo descubrirá que lo que eran símbolos convencionales en el mundo exterior, ahora son realidades dinámicas que viven su propia vida en el mundo Astral o del pensamiento. El objetivo de investigar minuciosamente este reino, en la multitud de aspectos y compartimentos que presenta continuamente, no lo debe perder nunca de vista ya que coincide, de hecho, con los límites de su conocimiento consciente e inconsciente. Con este objetivo en la mente, hay que llevar a cabo varias tareas globales. Se pueden utilizar los símbolos tattva, que anteriormente se han usado para ejercitar la concentración y la imaginación, como sigillae con los que conseguir visiones que revelarán la naturaleza invisible del símbolo. En el Cuerpo de Luz se puede imaginar una puerta en la que está inscrito un triángulo equilátero rojo, o Tejas, por ejemplo. El atravesar esa puerta y observar el tipo de paisaje, a los seres angélicos que le hablan y las conversaciones que tiene le proporcionará al Teúrgo una idea ajustada de la trascendencia implícita y del significado del símbolo. Parece que existe una relación absoluta entre los símbolos y las realidades visionales del plano astral. La visión del tattva lo debe dejar absolutamente claro. Existen innumerables casos registrados de experiencias en las que se le daba un símbolo a una persona que no lo conocía ni lo había visto nunca. Solamente el dueño del símbolo conocía su significado. El resultado de la visión corroboraba este conocimiento del propietario.

Este procedimiento se ha seguido una y otra vez y, la mayor parte de ellas, la visión que se obtenía estaba relacionada con la naturaleza del símbolo. Y se debe realizar en relación con otros símbolos y subelementos de los tattvas. Igualmente, los símbolos astrológicos de los planetas y de los signos del zodíaco se deben investigar utilizando este método, lo mismo que los dibujos de las cartas del Tarot. Esto le abre al Mago un amplio campo de investigación y puede adquirir un tipo completamente nuevo de conocimiento. Debe investigar la naturaleza de un símbolo hasta entonces desconocido para él y deducir su significado de la observación y de la experiencia ligada a él. Puede realizar una gran cantidad de experimentos con la finalidad de familiarizarse con la naturaleza del plano.

\* \* \*

Cuando estas visiones astrales no confieran ningún conocimiento real, se las rechazará como simples ejercicios técnicos. Una vez que se ha dominado esta técnica y ya no se tropieza con estas visiones de experiencia vital ni se adquieren nuevos conocimientos, desaparece el valor del ejercicio. Se sabe de alguna gente tonta que es capaz de viajar por el astral sin hacer nada, sin conseguir ningún beneficio. Para ellos, la visión astral no tiene significado espiritual y la intoxicación astral es la forma insidiosa de corrupción espiritual que les sorprende; entonces se pierden y degeneran en simples "vagabundos" astrales. Que el estudiante grabe esta advertencia en su corazón.

El astral debe utilizarse o bien para conseguir un conocimiento definido o bien servir de paso para llegar a la escalera celestial que conduce a planos todavía más sutiles. En cualquier otro caso, se produce un estancamiento perenne allí y uno queda vencido por la intoxicación, enredado en las seductoras trampas para serpientes que tientan al incauto y al temerario. Es un mundo reflectante en el que uno se puede perder con facilidad a menos que sus aspiraciones sean puras y fuertes. Se pueden desperdiciar horas, días e incluso años teniendo visiones fútiles y lo que se consigue es lo mismo que después de pasar horas mirándose uno en un espejo. "A todos aquellos que, en su evolución espiritual, tienen semejantes visiones les diría: Intenta llegar a ser el amo de tu visión y busca y evoca los mayores recuerdos de la Tierra, no las cosas que sólo satisfacen la curiosidad, sino

las que nos elevan e inspiran y nos proporcionan una visión de nuestra propia grandeza; y el más noble de todos los recuerdos de la Tierra es el ritual augusto de los antiguos misterios, donde el mortal, entre escenas de grandeza inimaginable, fue despojado de su mortalidad y elevado a compañero de los dioses" <sup>1</sup>.

Se debe decir que existen ciertos métodos por medio de los cuales el Teúrgo puede comprobar la exactitud de la visión y que no ha sido engañado por los elementos o por la naturaleza de su propia mente creadora de fantasías. Además, con estos métodos se evita la posibilidad de perderse en el laberinto de la fantasmagoría astral. Supongamos que el Teúrgo ha tenido una visión de Mercurio, porque ha utilizado los Sellos Mercurianos de Henry Cornelius Agrippa o la *Clave de Salomón el Rey;* una vez que ha regresado a su cuerpo, su primera obligación es escribir esta experiencia en un diario especial que debe llevar con esta finalidad. A propósito, el Mago debe llevar un diario científico en el que consigne diariamente los experimentos y las visiones mágicas, ya que esto ayuda a conseguir el orden y el equilibrio a que aspira. Y estas visiones se deben consignar de forma auténticamente científica ya que cada apuntación elimina muchas posibilidades de ambigüedad. La memoria no es siempre fiable y, después de que haya pasado cierto tiempo, puede consultar lo que ha escrito si quiere seguir el mismo procedimiento para comprobar o verificar la visión. Por lo tanto, inmediatamente después de cada experiencia, de cada visión, se debe anotar en el diario.

En las columnas del *Magus* de Barrett o de la obra de Agrippa de *Occulta Philosophia*, en la que se basa gran parte del primero, el *Liber 777* de Crowley y en mi *Jardín de Granadas* se puede encontrar una amplia serie de correspondencias naturales y simbólicas de cada una de las Treinta y Dos Sendas del Árbol de la Vida. El Mago debe recurrir a estos atributos cuando desee verificar su visión ya que la experiencia ha demostrado, como he dicho antes, que existe una conexión real entre los símbolos y atributos del alfabeto mágico y las realidades subjetivas.

Si en la visión de Mercurio aparecen elementos irregulares, de color o de número, por ejemplo, que en esas columnas se atribuyen a digamos Marte o Saturno, el estudiante puede estar seguro de que algo mal ha sucedido y debe dar todos los pasos necesarios para repetir la visión, teniendo mucho cuidado en no cometer errores y en que no se vuelva a producir una visión confusa. A medida que la experiencia del Mago aumente, conservará en su memoria un alfabeto global de correspondencias; y, a medida que se vaya familiarizando con ese plano, se dará cuenta instantáneamente si la visión es correcta o no. Esta creciente intuición le avisará cuando algún peligro amenace a la coherencia. Nunca me cansaré de decir que el comprobar la visión por medio del alfabeto mágico es una de las tareas más importantes del Mago. Si se pasa por alto la verificación científica y el examen crítico de la visión, más pronto o más tarde, uno se encuentra revolcándose en el fango maloliente de la intoxicación astral y que se desvanecen en el aire todas las perspectivas de progreso o de avance.

Se deben tomar algunas precauciones, sin embargo, antes de proyectar el Cuerpo de Luz. El abandonar el cuerpo físico sin inteligencia y el control del Yo interior equivale en muchos casos a enviarle una invitación a cualquier ser astral, maligno o no, que esté por las proximidades, para que tome posesión de él. No hay necesidad de preocuparse por el bienestar físico del cuerpo ni del *Nephesch*, sede de las fuerzas vitales, que permanece en él para asegurar la continuación de sus funciones y de la vida física. La obsesión se debe evitar a toda costa. La posesión de la estructura humana por un demonio con cara de perro se opone a la finalidad y a los métodos de la Magia. Por lo tanto, se han desarrollado ciertos métodos para evitar la obsesión y dejar el cuerpo a salvo mientras el alma vuela hacia los fuegos sagrados. Algunos autores creen que uno de los métodos protectores más efectivos consiste en rodear el cuerpo de un círculo imaginario de luz blanca, ya que al ser blanco el Trono del Espíritu Más Alto, ningún espíritu inferior se atrevería a desafiar a sus guardianes. Otros están a favor de realizar la proyección en el interior de un círculo mágico bien dibujado, pintado de color y con los nombres divinos en su exterior; en su interior, habría figuras

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La Vela de visión, de A. E.

geométricas. En este caso, sin embargo, el círculo tiene que estar consagrado y desterrado ceremonialmente por medio del ritual adecuado y esto es bastante fatigoso para hacerlo con frecuencia. Por esta razón, se afirma que el Ritual del Destierro del Pentagrama es suficiente para asegurar la protección adecuada y que elimina toda posibilidad de posesión demoníaca.

También se debe atender con cuidado y juiciosa precaución el retorno al cuerpo después de una visión. Una vez que se penetra en la estructura física, se debe respirar de forma profunda deliberadamente para tener la seguridad de que los dos organismos se unen perfectamente; se ha sugerido que se debe asumir físicamente una forma de Dios y que se debe vibrar un Nombre. Por lo general, basta con la forma de Harpócrates, que consiste en permanecer de pie con el brazo izquierdo en frente del cuerpo y el dedo índice apoyado sobre los labios, haciendo el signo del silencio, y todo esto acompañado de la pronunciación audible del nombre del Dios. Lo que puede tener consecuencias desastrosas es que no se consiga unir las dos esencias, la del cuerpo pensado y la del cuerpo físico.

Si se consulta el Libro Egipcio de los Muertos, el lector ampliará considerablemente sus conocimientos ya que en él, tanto el Tuat como el Amentet, las subdivisiones de la Luz Astral, son objeto de una minuciosa observación y de una precisa clasificación. En la segunda parte del capítulo CXXV, se puede ver al Dios Osiris sentado en un extremo del vestíbulo de Maati, acompañado de la Diosa de la Ley y de la Verdad, junto con los cuarenta y dos asesores que le ayudan.

Cada uno de estos cuarenta y dos Dioses representa una de las divisiones administrativas de Egipto y tiene un nombre mágico simbólico. De acuerdo con esta concepción, nos podemos dar cuenta de la tremenda ingenuidad de los sacerdotes-teúrgos egipcios, que hicieron correspondencias entre los planos de la Luz Astral y de las divisiones administrativas del Alto y del Bajo Nilo. Si estudia cuidadosamente este capítulo y los siguientes, el Teúrgo recogerá mucha información útil relacionada con la Luz Astral, los Guardianes y los Conservadores de los Pilones entre los que tiene que pasar en su auto-iniciación. Aunque en el Libro de los Muerte vienen representados los Pilones como aquellos que el difunto debe atravesar en su camino hacia Amentet, donde descansará, se pueden considerar también como las Puertas que hay que atravesar en el viaje hacia la visión espiritual. No se debe considerar como ficciones a estas Puertas guardadas por Vigilantes con forma de Dios porque, como se descubrirá en el curso de las investigaciones, el Mago se aproximará a algunas de estas Puertas y ningún artificio mágico le franqueará la entrada a los sellados santuarios y mansiones. El que se le niegue la entrada es un signo claro de indignidad e indica, por encima de todo, la incapacidad de existir en esa condición enrarecida. Además, indica que se debe purificar el Cuerpo de Luz, hacerlo brillante, iridiscente, incandescente, como un organismo solar que emite la luz radiante del Espíritu que mora en su interior. Solamente de esta manera llegará a los estados más ardientes y exaltados y los Ángeles Guardianes con sus espadas llameantes le dejarán pasar por los sagrados Pilones y las Puertas interiores. La forma de efectuar la purificación es realizar con frecuencia el Ritual del Pentagrama, es decir, formular de forma más clara y radiante el cuerpo pensado, y celebrar diariamente alguna forma de Eucaristía que infunda el Cuerpo de Luz la sustancia refinadora de la esencia espiritual.

Las visiones que se conseguirán serán de orden mucho más alto. Quizá después de que pase cierto tiempo, el Teúrgo se quede atónito al darse cuenta de que su papel de observador objetivo de la visión se ha terminado y que, en cierta manera, la visión está teniendo lugar en su propio ser. Y se siente inmerso en una experiencia que nunca se borrará de su memoria en todos los días de su vida. Las iniciaciones, en el sentido real, no implican una sala formal de ceremonias en la que el Teúrgo toma parte, como candidato, en los misterios sagrados. No hay necesidad de decir que para estas iniciaciones no se necesita hacer instancia por escrito. Simplemente, *suceden*. Y entonces no cabe ninguna duda sobre qué es lo que está ocurriendo. Cito lo siguiente como ejemplo de una experiencia realmente emocionante, es decir, una visión astral del tipo más elevado:

"Había un vestíbulo más amplio que cualquier catedral, con pilares que parecían construidos de ópalo vivo y tembloroso o de sustancias sembradas de estrellas que lanzaban destellos de todos los colores, los colores del amanecer y del ocaso. Un aire dorado llenaba este lugar, vivo y difuso, hasta el último rincón del amplio vestíbulo. Y, elevados entre los pilares, había tronos que se perdían hacia el fondo. En ellos se sentaban los Reyes Divinos. Tenían crestas de fuego. Vi que uno de ellos llevaba una cresta de dragón y otro iba coronado por fuegos brillantes que parecían plumas de llamas. Estaban allí sentados, como estrellas, mudos como estatuas, más colosales que las imágenes egipcias de sus dioses. Al fondo del vestíbulo había un trono más grande en el que se sentaba alguien más grande que los demás. Y una luz como el sol brillaba tras él. Abajo, en el suelo, yacía una figura oscura como si estuviera en trance y dos de los Reyes Divinos hacían movimientos con las manos sobre su cabeza y su cuerpo. Y vi que allí donde sus manos ondeaban se producían chispas de fuego que eran como destellos de joyas. Y de aquel cuerpo oscuro salió una figura tan alta, gloriosa y brillante como las que estaban sentadas en los tronos.

Y vio a sus parientes divinos y levantó las manos en señal de saludo. Había vuelto de su peregrinaje por la oscuridad y ahora era un iniciado, un amo de la cofradía celestial. Mientras le observaba, las figuras doradas se levantaron de sus tronos, también con las manos extendidas en señal de saludo, y desaparecieron en la gran gloria de detrás del trono". <sup>2</sup>

El Árbol de la Vida Cabalístico debe ser objeto de una amplia investigación y una concienzuda experimentación en este plano. El iniciado debe practicar e ir de un Sephirah a otro, y analizar cuidadosamente la naturaleza de esa esfera. Subirse por todas las ramas de este Árbol que crece de los brillantes cielos hacia abajo, descendiendo sobre la tierra multicolor. Se deben explorar cuidadosamente todos los Senderos que parten en forma radial y unen los Diez Sephiros y registrarlo todo en un diario científico. De esta manera se llega al conocimiento de uno mismo y también del Árbol, que es un mapa simbólico no sólo de la constitución interna del hombre sino de la estructura y las fuerzas del universo en cada una de sus distintas fases.

Crowley escribió: "El Universo es una proyección de nosotros mismos; una imagen tan irreal como la de nuestra cara en un espejo y, sin embargo, lo mismo que esa cara, es la forma necesaria de expresión y que no se alterará a manos que nos alteremos nosotros mismos ... Por lo tanto, lo que hacemos en esa Luz es descubrirnos a nosotros mismos por medio de una secuencia de jeroglíficos y los cambios que aparentemente llevamos a cabo no son más que ilusiones sensoriales objetivas ... Nos permite vernos a nosotros mismos y, en consecuencia, nos ayuda a iniciarnos al mostrarnos lo que estamos haciendo".

Al estudiar este mapa simbólico de lo astral, por medio del Cuerpo de Luz, el Mago se familiariza con todos los aspectos de su propia consciencia y del Universo. Las visiones que percibe, evocadas por medio de símbolos, son más bien revelaciones de su propia consciencia en las distintas zonas de las que él no había tenido conocimiento anteriormente. El método por excelencia, mejor que ningún otro, para revelar las distintas capas de la mente y del alma y sus contenidos en forma dinámica es la Luz Astral y su investigación en el ardiente cuerpo solar. De esta manera se consigue el conocimiento de uno mismo. Y también la consciencia de uno mismo, en su sentido auténtico, lo que sirve de preludio a las sinfónicas armonías de la unión celestial.

Los resultados de estos ejercicios son tangibles y saludables. El dejar de lado la posibilidad de la proyección consciente del Cuerpo de Luz y el no tomar en consideración las experiencias vitales y el conocimiento de uno mismo que se obtiene en el Divino Astral por la calumnia infamante de que "todo son imaginaciones" es absurdo por no decir otra cosa. Los experimentos y solamente ellos demostrarán si esta aventura empírica es una realidad suprema o una quimera de la fantasía. Y eso aún admitiendo que los primeros pasos se dan por los canales de la Imaginación.

-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> La Vela de visión, de A. E.

"Prometeo Encadenado" fue, primero, concebido en la fértil imaginación de Shelley pero, ¿quién será lo suficientemente tonto como para negar la belleza intrínseca del poema o su innegable realidad debido a su origen inmaterial? Esta forma de pensar se puede aplicar al asunto que nos ocupa.

Utilizando la Imaginación, el Mago crea un sutil instrumento-pensamiento con el que puede medir, investigar y explorar un plano de consciencia en el universo que existe, aunque a él le resulta desconocido. En cualquier caso, el Mago comprenderá en un período de tiempo muy corto, aunque sea escéptico y debe de serlo, que los seres Angélicos que se encuentra en el curso de sus visiones, sus conversaciones y su manera de tratarle difícilmente pueden ser producto de su imaginación. Ni tampoco son creaciones subjetivas especialmente cuando, quizá para su consternación al principio, "empiezan a pasar cosas".

En este punto, desearía considerar uno de los resultados más importantes que nace de esta rama importantísima de la Teúrgia. Antes de conseguir la proyección del Cuerpo de Luz, la consciencia humana era inseparable del cuerpo físico. La capacidad de transferir la consciencia al Cuerpo de Luz creado en la imaginación, nos hace llegar a esta significativa conclusión filosófica. El alma es muy diferente del ser del cuerpo y si se utilizan los métodos apropiados se puede separar de él y hacerle independiente. Para empezar, no se debe sacar la conclusión de que el alma es imperecedera e inmortal; no lo ha demostrado la experiencia. Sin embargo es el *Ruach*, el falso ego, el que prevalece en la transferencia. No se produce ningún cambio en absoluto en el ser individual ni en la naturaleza de la consciencia, porque la proyección del cuerpo pensado no es semejante a la experiencia Mística que aniquila la dualidad y proporciona el éxtasis y la iluminación.

El Teúrgo sigue siendo la misma persona que era antes y la dualidad todavía habita en su consciencia. Sin embargo, ha tenido lugar un cambio supremo en el punto de vista y en la actitud. Mientras está en el Cuerpo de Luz, cuando se ha efectuado con éxito la transferencia de la consciencia, puede ver ante él, como si estuviera dormido, al cuerpo físico en el que habitaba hasta hace sólo un momento. De esta manera, él sabe, después de hacer una observación corriente, que no es su cuerpo porque lo puede abandonar a voluntad. Y se da cuenta de que es un ente espiritual que puede funcionar con independencia de su cuerpo orgánico. Lo que ahora es fundamental es aniquilar la dualidad. El objetivo inmediato es trascender el Ruach, abrir sus puertas de par en par, de forma que se pueda encontrar al Auténtico Ego Espiritual. Junto con este descubrimiento, cuando el éxtasis y la iluminación invaden la esfera de la mente, se produce otro: que el Alma es inmortal; que la mente, la emoción y el cuerpo no son sino vehículos de ese Alma, instrumentos que empleará para sus propios fines. Y la forma de realizar estos descubrimientos es seguir el Sendero Mágico. Las autopistas que nos conducen a la comunión con el Dios interior son las invocaciones, las formas de Dios asumidas cuando se está en el cuerpo sutil y la Ascensión de los Planos.

Estas prácticas se deben continuar durante un cierto tiempo y se debe persistir en el esfuerzo para lograr la purificación de la funda espiritual que encierra hasta que se convierta, gradualmente, en una organización espiritualizada. El viejo principio de la inercia, la pereza y la negrura, al que los hindúes denominan Tamas, se rompe y se le expulsa de la esfera mágica. Los huecos del cerebro, antes impenetrables y oscuros, se hacen claros y extrañamente luminosos. Y se manifiesta un curioso fenómeno, que lleva alegría al corazón del Mago una vez que ha entendido su significado. Mientras que antes pasaba la noche durmiendo profundamente o, como mucho, soñando aventuras fantásticas, ahora conserva la consciencia incluso mientras duerme. No se sume en el olvido del sueño; todo es una corriente de consciencia que fluye libremente mientras el cuerpo duerme y que no interrumpen lapsos de inconsciencia ni durante el día ni durante la noche. Esto es importantísimo. Se manifiesta gradualmente una nueva cualidad de pureza en el sentido hindú de Sattva, una cualidad de ritmo, continuidad y bienaventuranza. Debido a esta infiltración de la cualidad Sattva y a que se han eliminado de la esfera de la personalidad los elementos tamásicos, la luminosidad crece en el cerebro y la consciencia (no del *Ruach* sino del Alma más elevada) persiste.

De esta manera se conquista la vida, porque el Alma está por encima de su humilde alcance. Y se trasciende la Muerte, ese horror gris, el temor de la humanidad y la desesperación de los filósofos. Solamente muere el cuerpo. La mente y las emociones también sufren la muerte. Pero el Ángel Divino de la Sagrada Luz sigue inmutable e inalterable, purificado por medio del juicio, triunfante sobre las mutaciones de la vida y de la muerte, calmado, sereno, imperturbable por el conocimiento de su propia Inmortalidad.

Los resultados de Iniciarse en la Visión Espiritual nunca se podrán loar lo suficiente. Esta práctica le puede conducir al Mago a los pináculos más elevados del Árbol de la Vida, donde el aire es claro y los puntos de vista claros e inmaculados. Existe, ya lo hemos visto, el peligro preliminar de perderse por los caminos laterales de ese plano o quedar preso en las garras seductoras de las formas brillantes y las visiones astrales de las profundidades. Pero todo esto es elemental. Si se mantiene la aspiración pura y firme y se aplican los principios escépticos de la Cábala, el peligro de que esto ocurra es mínimo. Entonces el Mago puede elevarse calmadamente por encima de su propia personalidad, más allá de los brillantes fantasmas del Astral, pasar las espléndidas visiones infieles, con su encanto y su embrujamiento, y llegar al núcleo interno del Hombre Celestial donde está entronizado el Señor de todo.

\* \* \*

Antes de que empiece una visión, o de cualquier trabajo de Magia, se aconseja al estudiante que lleve a cabo un profundo "desterramiento" que tiene dos funciones: es purificador y protector. El método más rápido y mejor es el Ritual del Destierro del Pentagrama. El Pentagrama expresa, según Levi: "el dominio de la mente sobre los elementos y, por medio de este signo, los sometemos ... Es el símbolo de la Palabra hecha carne y, según la dirección de sus rayos, representa el bien o el mal, el orden o el desorden ... Es un signo que resume, representa por su significación todas las formas ocultas de la Naturaleza y que siempre ha manifestado que posee un poder superior que el de los espíritus elementales y los otros, por lo que les domina por el miedo y por el respeto y les obliga a obedecerle al poner el conocimiento y la voluntad por encima de la ignorancia y la debilidad".

Debemos volver sobre ciertos aspectos de la Cábala si queremos entender el significado de la forma geométrica del Pentagrama, por qué tiene el poder para desterrar de una esfera dada a todas las fuerzas inferiores y por qué es la "Palabra hecha carne". Uno de los nombres divinos que daban los judíos a la fuerza creadora universal era YHVH, el Tetragrammaton, que se considera bomo el equivalente a los Cuatro Elementos del Cosmos. También se consideraba que representaba al hombre corriente no iluminado, aquél en el que la luz del espíritu todavía no había hecho su aparición; al ser no regenerado de tierra, aire, fuego y agua, abandonado a las cosas del yo no redimido. Por medio de la Magia se consideraba que el Espíritu Santo, entre fuego y gloria, descendía sobre estos cuatro elementos que componen la carne. En hebreo, el elemento Espíritu se representa con la letra *Shin*, con sus tres dientes móviles de fuego espiritual unidos bajo la forma de un principio.

Al deshacer al ser de carne y conservar en él los gérmenes de la iluminación, la inspiración y la revelación, el Espíritu Santo forma con su presencia en el corazón una nueva especie de seres: Los Adeptos o Maestros YHshVH. Esta palabra, en hebreo, es el nombre de Jesús, el símbolo del Dios-Hombre, un nuevo tipo o especie de ser espiritual.

Debido a esto y a la ideología que representa el signo del Pentagrama, el símbolo de los cuatro elementos coronados por la llama conquistadora del Espíritu Santo, posee un poder y una eficacia incomparables para dominar toda oposición astral y eliminar la sustancia grosera del ser del Mago.

Los resultados dependerán por completo de la dirección en que siga el Mago esta figura. Si se parte del punto más alto y se va descendiendo en línea recta hasta el punto más inferior situado a la derecha, entonces se está invocando a los poderes del Fuego. Si el Mago, con su vara, va desde la parte de la izquierda hasta la cima, entonces destierra los elementos de Tierra. Quiero señalar que este último tipo de Pentagrama es el que se emplea en el Ritual del Pentagrama y que basta para desterrar a todo tipo de seres. Y el instrumento que se suele utilizar es la espada, para representar la disipada facultad crítica del *Ruach*.

El denominado Ritual del Pentagrama ha adquirido la reputación de ser simplemente un ritual de destierro, aunque en realidad es una estructura compuesta. Antes de comentarlo, lo citaremos:

- 1. Tocando la frente, decir Atoh (hacia Tí)
- 2. Tocando el pecho, decir Malkus (el Reino)
- 3. Tocando el hombro derecho, devir ve-Gevurah (y el Poder).
- 4. Tocando el hombro izquierdo, decir ve-Gevulah (y la Gloria).
- 5. Apretando las manos sobre el pecho, decir Le-Olahm Amen (por siempre Amén)
- 6. Vuelto hacia el Este, hacer un Pentagrama de Tierra con la vara o con la espada y decir (vibrar) YHVH.
- 7. Vuelto hacia el Sur, lo mismo, pero decir ADNI.
- 8. Vuelto hacia el Oeste, lo mismo, pero decir AHIH.
- 9. Vuelto hacia el Norte, lo mismo, pero decir AGLA.
- 10. Extender los brazos en forma de cruz y decir:
- 11. Ante mí, Rafael.
- 12. A mis espaldas, Gabriel.
- 13. A mi derecha, Gabriel.
- 14. A mi izquierda, Auriel.
- 15. Porque a mi alrededor Llamea el Pentagrama.
- 16. Y en la columna se yergue la Estrella de seis rayos.
- 17. Repetir del 1 al 4, la Cruz Cabalística.

Por lo que a esto se refiere, le puede interesar al lector saber que Aleister Crowley comentó que "quien considere que este ritual es un simple dispositivo para invocar o desterrar espíritus, es indigno de merecerlo. Si se entiende adecuadamente, es la Medicina de Metales y la Piedra de la Sabiduría".

Para ponerlo en práctica se requiere, como ya he señalado, un complejo movimiento. El ritual, en primer lugar, invoca, luego destierra de los cuatro puntos cardinales, con ayuda de los cuatro nombres de dios, a todos los elementos; después evoca a los cuatro Arcángeles, como guardianes divinos, para que protejan la esfera de la operación mágica. Y, para terminar, invoca una vez más el Yo Más Elevado de forma que toda la ceremonia, desde el principio hasta el final, está bajo la supervisión del Espíritu. La primera parte, los puntos del uno al cinco, identifica al Santo Ángel de la Guarda del Mago con los aspectos más elevados del universo Sephirótico. De hecho, se afirma la identidad del alma con Adam Kadmon. En la segunda parte, los puntos del seis al nueve, el Mago traza un círculo protector mientras que en su imaginación está formulando un Círculo astral de Fuego en el interior del cual va a llevar a cabo su trabajo. En el Norte, Sur, Este y Oeste de este Círculo se trazan con la vara o con la espada Pentagramas de destierro del elemento Tierra. Como estos Pentagramas se forman en el aire con el arma elemental, hay que esforzarse para conferirles vitalidad y realidad.

El realizar este ritual mecánicamente, y esto se puede aplicar a todos los aspectos de la Teúrgia, es completamente inútil, una pérdida de tiempo y un derroche de energía. Se debe estimular la Imaginación para crear estos Pentagramas alrededor del Mago en el Plano Astral con brillantes figuras de fuego, de tal manera que ningún ente inferior de ningún tipo se atreva a atravesar estas líneas de luz y poder que representan al ser espiritual. Es necesario que el Mago se asegure de que no baja el arma elemental antes de haber formulado un Pentagrama en el aire. El Círculo debe ser completo, una línea ininterrumpida de un Pentagrama a otro. La abrazadora estrella de cinco puntas es como la espada de fuego que expulsó a Adán del paraíso edénico. Los cuatro Arcángeles, los regentes espirituales de los cuatro elementos, se invocan con objeto de darle legitimidad al trabajo y proporcionar poder espiritual y protección a los Pentagramas circundantes y al Círculo en el que está el Mago. La última frase del ritual declara que los Pentagramas están en llamas y se invoca una vez más al Santo Ángel de la Guarda de forma que la operación quede sellada con el sello de la luz divina.

Uno de los resultados más significativos e importantes de este ritual, siempre que se realice de la manera indicada, es que limpia profundamente toda la esfera de la personalidad. Un poco de práctica será suficiente para demostrarle al joven Teúrgo hasta qué punto le acompaña el éxito y está consiguiendo el efecto deseado. Lamento decir que es extremadamente difícil describir el resultado del destierro, ya que la mayor parte pertenece al reino subjetivo de la sensación y de la percepción. Pero debe quedar un sentimiento claro, inconfundible como la limpieza, incluso la santidad, como si todo el ser hubiera sufrido una purga profunda y todos los elementos impuros o sucios hubieran desaparecido, aniquilados. Este ritual debe ser como un chapuzón en las frescas aguas de un río un día caluroso de verano: uno se queda con un sentimiento de limpieza y purificación.

Los beneficios del ritual dependen de la purificación de todos los elementos que constituyen la naturaleza del Mago. Afecta a cada célula, cada molécula –astral, mental y física-., ya que los principios se fundamentan sobre centros de energía y de fuerza espiritual. Estos puntos microscópicos o mónadas son los diminutos puntos sensibles de la consciencia espiritual y en la realidad de su funcionamiento y existencia se basa no solamente el sentido más profundo de la individualidad sino también la propia materia y sus acompañantes: la energía y la vida física. Estas mónadas son la base de la célula. El resultado de la formulación del Círculo de Fuego y de los Pentagramas llameantes, de la vibración de los Nombres de Dios y de la Invocación de los Ángeles de los Puntos Cardinales y del Santo Ángel de la Guarda es que, gradualmente, las burdas células o átomos monádicos son expulsados de la esfera de la consciencia. Para sustituirlos otras vidas, más sensibles y refinadas, de un grado más delicado de sustancia espiritual, son atraídas hasta la esfera del ser e impregnan la sustancia de la constitución física y de la invisible.

Es decir, que se produce una purificación vital que permite que la influencia del Santo Ángel de la Guarda penetre en el cerebro y en la mente ya refinados y difunda su presencia y su gracia por toda la personalidad. Esto es un importante prólogo del progreso mágico.

La historia de este rito es bastante oscura. No he visto ningún otro ejemplo como éste, que nos llega de la antigüedad, aunque es evidente que se han tenido que utilizar algunas formas parecidas de destierros. Levi es el que da las primeras referencias del ritual en cuestión. En su obra *Dogme et Rituel de la Haute Magie* encontramos el siguiente comentario:

"El signo de la Cruz, que han adoptado los cristianos, no les pertenece en exclusiva. Es también un signo Cabalístico y representa las oposiciones y el equilibrio tetrádico de los elementos. Originalmente, había dos métodos de hacerlo; uno de ellos estaba reservado para sacerdotes e iniciados y el otro para los neófitos y profanos. Por ejemplo, el iniciado levantando la mano hasta la frente, decía: "Tuyo es"; luego se llevaba la mano al pecho y decía: "el Reino"; después la llevaba hasta el hombro izquierdo y decía: "Justicia" y, a continuación, al hombro derecho y decía: "y

gracia". Por fin, unía las manos y añadía: "por todos los tiempos venideros". *Tubi sunt Malchut et Geburah et Chesed per aeonas*, un signo de la Cruz que es absoluta y espléndidamente cabalístico y que las profanaciones de la Agnosis lo han permitido para la iglesia oficial y militante. El signo, hecho de esta manera, debe ser el comienzo y el final de la Conjuración de los Cuatro".

No hay ni que decir que este método no es más que una parte del ritual que he reproducido anteriormente. Sin duda alguna, Levi se refiere al Ritual del Pentagrama. En la actualmente disuelta Orden de la Aurora Dorada y bajo la dirección del difunto S.L. MacGregor Mathers, este ritual se utilizaba muchísimo y, después de su fallecimiento y de que se produjera la destrucción de partes de la Orden, Aleister Crowley se lo apropió y perpetuó reproduciéndolo en *El Equinoccio*. Antes de esta edición, he sido incapaz de encontrar ninguna referencia autorizada que guardara el mínimo parecido con este ritual.

Existen pruebas, sin embargo, de que los Magos medievales conocían algunas formas de protección o desterramientos preliminares. A juzgar por los contenidos fue de ellos de los que Francis Barrett recibió sus métodos. Y también está en deuda con Cornelius Agrippa y Pietro de Abano.

En la obra de Barrett *El Mago* se dice que antes de empezar las invocaciones se debe recitar "una oración, salvo o evangelio que nos sirva de defensa". En otra página posterior proporciona una fórmula de consagración del Círculo en la que la idea de defensa queda claramente formulada. Además, tenemos el método de la utilización del Pentagrama mencionado en las instrucciones mágicas del *Goetia* y en la *Clave de Salomón* y analizado por el Mago francés. La figura mágica viene dibujada como un sigil, con las palabras y símbolos apropiados, sobre metal o pergamino virgen, se debe usar durante la ceremonia. Si algún peligro le amenaza al Exorcista o se siente incapaz de acomodar la inteligencia invocada a su Voluntad, entonces debe tomar el Pentagrama en la mano y realizar una circunambulación a las Cuatro Direcciones, donde se recitará una corta plegaria al Señor del Universo. El resultado es el mismo que si se formula y se traza en el aire la figura con la vara o la espada.

Existe, asimismo, una variación que debemos mencionar porque debe figurar en todo trabajo ceremonial. Se denomina el Permiso para Salir y se usa en aquéllas ceremonias en las que se ha conjurado a una inteligencia a que aparezca de forma visible en el Triángulo. Cuando el Mago ya no desea que el espíritu siga en el Triángulo, se recita el Permiso y el espíritu se desmaterializa y sale del campo de operaciones. "Oh, tú, Espíritu N, como has respondido diligentemente a mis preguntas, como estabas preparado y deseoso de responder a mi llamada, te concedo licencia para que vuelvas al lugar del que procedes sin causar ningún daño ni ser un peligro para los hombres o para las bestias. Parte, entonces, te ordeno, y estáte preparado para responder a mis llamadas cuando seas exorcizado y conjurado por los sagrados ritos de la Magia. Te encargo que desaparezcas apacible y tranquilamente y que la Paz de Dios perdure por siempre entre Tú y yo. ¡Amén!". Barrett da una ligera variación del Permiso de Goetia: "En el nombre del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo, vuélvete en paz a tus lares. Haya paz entre tú y yo y estáte preparado para venir cuando te convoque". Añade después que cuando el Espíritu ha partido, el Mago no debe salir del Círculo en algunos minutos, sino que debe recitar una breve plegaria dando gracias por el éxito de la operación y "orando por la defensa y la conservación futuras y, como todo ha sido realizado correctamente, te puedes retirar". A pie de página y como advertencia adicional, Barrett añade que los que omiten el Permiso para Salir están en grave peligro y se conocen casos en los que el Mago ha fallecido de muerte repentina.

No se puede decir que estos métodos sean tan científicos ni tan fiables como el Ritual del Destierro del Pentagrama anteriormente descrito. El Ritual es realmente único y no se debe omitir en ninguna circunstancia antes de ningún trabajo mágico, sea la Magia ceremonial formal, la celebración de la

Misa del Espíritu Santo o la Iniciación en la Visión del Espíritu. La esfera de la personalidad se mantiene limpia y pura y se evita que cualquier ente extraño penetre en el radio de percepción, lo que supondría que se destruyera la continuidad y la coherencia del trabajo que se quiere realizar.

Quedan por describir otros dos métodos de destierro. Cuando en una ceremonia es necesario que el destierro sea más profundo que el que proporciona el Ritual del Pentagrama, es obligatorio utilizar una técnica que recuerda a algo así como un exorcismo oficial. Se rocían unas gotas de agua alrededor del Círculo; una vela ardiendo, que representa el elemento Fuego, se apaga deliberadamente; se mueve en el aire un abanico y se echan unos granitos de sal en el borde del Círculo. Al mismo tiempo, hay que pronunciar las palabras mágicas: "Exarp, Bitom, Hcoma y Nanta". Cada una de estas palabras controla el espíritu del Aire, del Fuego, del Agua y de la Tierra respectivamente. También se debe recitar un conjuro para que se vayan los elementos regidos por esos nombres y, por supuesto, es mejor que se realice primero el Ritual del Pentagrama. Se pueden utilizar algunos de los versículos de *Los Oráculos Caldeos*, lo que hará que sean de más provecho las acciones ceremoniales que se acaban de mencionar.

El otro método lo utilizaban los sacerdotes egipcios y está en uno de los capítulos del Papiro Mágico Harris. Es un Ritual de Destierro que hay que realizar en los Cuatro Puntos Cardinales, formulando en la Imaginación un Guardián con forma de Perro, que se supone que es terriblemente destructor si ataca alguna fuerza enemiga. No intentaré describirlo, sino que citaré el Papiro directamente:

"Levanta, Perro del Diablo, que te voy a enseñar cuáles son tus tareas actuales. Estás prisionero. Confiesa que es así. Horus es el que ha dado esta orden. Que tu rostro sea terrible hacia la parte del cielo que amenaza tempestad. Que tus mandíbulas se cierren sin piedad ... Que tu pelo permanezca erizado como púas de fuego. Sé tan grande como Horus y tan terrible como Set. Y lo mismo hacia el Sur, hacia el Norte, hacia el Oeste y hacia el Este ... Que nada te detenga mientras estés encargado de mi defensa ... mientras estés encargado de guardar mis caminos oponiéndote al enemigo. Te otorgo el poder de desaparecer, de convertirte en inaudible e invisible. Porque eres mi guardián, valiente y terrible."

Esta forma de destierro, en cualquier caso, debe ir acompañada del Ritual del Pentagrama. Se usa principalmente en operaciones difíciles, en las que pueden plantear algún peligro los seres malignos que se sienten atraídos por el Templo y pueden penetrar en un Círculo consagrado de forma corriente en detrimento del Mago. También se ha usado en la Invocación a Horus o las inteligencias del planeta Marte, cuando se deseaba que la esfera astral permaneciera profundamente limpia y pura. Estoy seguro que no hace falta subrayar que si se emplea este método, la formulación del perro guardián en la imaginación debe ser tan precisa como la del Pentagrama y que el Teúrgo debe conceder importancia, por lo que se refiere a la figura ante los ojos de su mente, a los datos que proporciona la propia conjuración.

### CAPITULO ONCE

Una de las ayudas más poderosas en las invocaciones, y esencial para tener éxito en cualquier trabajo de Magia, es la suposición astral de la forma o de la máscara por la que el Dios ha llegado a ser conocido públicamente y se le ha representado en la pintura. François J. Chabas, en su libro, ahora agotado, *El Papiro Mágico Harris*, nos presenta una información muy significativa y difícil de encontrar en otra parte; y es que la fórmula mágica más poderosa que conocían los sacerdotes de las castas sacerdotales egipcias era que el Ritualista se identificaba, en su imaginación, con la Deidad a la que estaba invocando.

Iamblichus hace la siguiente afirmación: "El sacerdote que hace la invocación es un hombre; pero cuando domina ese poder es porque, de cierta forma y gracias a los símbolos arcanos, está investido con la sagrada Forma de los Dioses. Si la frase 'de cierta forma' se refiere o no a la fórmula que vamos a considerar ahora, es algo que dejaremos abierto aunque bien podría ser que se refiriera a esta Asunción de la Forma de Dios. Disperso por todas las páginas del Libro de los Muertos y en algunos de los Rituales e Himnos a los Dioses, nos encontramos con que el escriba de este libro se identificaba con ellos".

Existen numerosos ejemplos, en diferentes versos, que confirman esta creencia. "Me he unido con el divino Apes, que canta al amanecer, y ahora soy un Ser Divino entre Ellos". En el capítulo cien, nos encontramos el verso "Me he convertido en el equivalente de la Diosa Isis y su poder (khu) me ha hecho fuerte", el mal parece que sostiene definitivamente esta posición; también la confirman otras fuentes, por lo que podemos asegurar que la Asunción de la Forma de Dios constituye uno de los factores más importantes a estudiar en la Magia de los Egipcios.

Si se recuerda todo lo que se ha dicho en relación con la naturaleza plástica y magnética de la Luz Astral, tanto en su aspecto superior como inferior, la potencialidad creativa de la Imaginación bien ejercitada y el comentario de Levi sobre el cuerpo astral ("puede asumir todas las formas que evoque el pensamiento"), entonces el estudiante puede tomar como tema de estudio las distintas formas convencionales con que se ha representado a los Dioses. En un capítulo anterior, se han descrito brevemente las formas y algunas de las características filosóficas de los Dioses más importantes relacionados con el Árbol de la Vida para que el lector corriente encontrara un resumen simplificado. Ahora, la experiencia ha demostrado a los Teúrgos occidentales que las representaciones pictóricas de sus Dioses egipcios son perfectas para este ejercicio en particular —mucho más que las de la India-y reúnen un recóndito y maravillosos sistema de simbolismo.

Las formas de estos poderes universales y de estas esencias cósmicas inteligentes que las castas sacerdotales de Egipto denominaban Dioses permanecen intactas tras una máscara humana o de animal y cada uno de los atributos viene simbolizado por algún emblema u ornamento artístico. La divinidad de un Dios la simbolizaba el tipo de tocado que llevaba y los emblemas que aparecían en él como, por ejemplo, la Serpiente Uraeus, el Disco del Dios Naciente o las plumas dobles de la Verdad, la divina y la mundana. La representación de los poderes estaba a cargo de la vara de Ibis, el Cetro o el Ankh, que el Dios llevaba en la mano. Y todavía hay más símbolos que llevaba el Dios y que sugerían su capacidad para otorgar la resurrección o el renacimiento, la autoridad y el poder, el éxtasis o la estabilidad, y que de alguna manera representaban su función particular en la economía cósmica. Por lo tanto, la forma convencional de los Dioses resume de forma pasmosa una amplia cantidad de ideas, leyendas y mitos y representa, al mismo tiempo, a fuerzas especiales de la naturaleza o, acaso, a poderes inconscientes de la naturaleza espiritual del hombre.

Para dar un ejemplo del método a seguir para poner en práctica esta hipótesis, supongamos por el momento que la tarea que tenemos asignada es la invocación y la identificación de la conciencia con esa divinidad o aspecto de la vida cósmica que recibe el nombre de Ra, la deidad que habita el Sol. Al principio, el Mago debe ocuparse de la tarea de descubrir todo lo posible sobre la naturaleza del Dios. Se deben analizar minuciosamente todas las leyendas que existan sobre el carácter del Dios, ya que las fantásticas leyendas y mitos de la antigüedad guardan una gran cantidad de conocimiento espiritual y de sabiduría. Además, una leyenda referida a un Dios en particular nos indicará aspectos de la naturaleza y del temperamento ideal de la deidad y nos sugerirá distintos poderes de la Personalidad del mismo que el estudiante nunca habría sospechado.

El peligro de la Magia, al menos uno de los peligros importantes, es que se ponga en práctica de forma poco inteligente una cierta parte de la Técnica Teúrgica, es decir, que no haya un entendimiento real previo ni de los procesos que se van a poner en práctica ni de los principios filosóficos que sustentan esta práctica. Por lo tanto, el estudiante tiene que darse cuenta, dentro de lo posible, de lo que desea hacer, a qué fuerzas espirituales desea invocar. Y entonces, una vez que está seguro y bien informado, ir adelante. Puede ser muy útil consultar algún libro de información como, por ejemplo, Los Dioses de los Egipcios, de Sir E.A. Wallis Budge que, en un tiempo, fue Conservador de las antigüedades egipcias del Museo Británico. Debe emplear los dibujos en blanco y negro y los de color, de la obra que acabamos de mencionar, para familiarizarse con la forma del Dios, las posturas que se usan en la interpretación artística. Esta lectura puede ser complementada con la visita a las Salas Egipcias del Británico o de cualquier otro Museo. Le puedo asegurar al lector que merece la pena realmente.

Con todo esto en la memoria, el estudiante pasará a la fase más difícil del trabajo que consiste en la aplicación de la Imaginación y de la Voluntad, ya ejercitadas en sus prácticas anteriores. En su trabajo -no necesariamente ceremonial- debe esforzarse en construir ante los ojos de su mente una imagen perfecta o máscara del Dios. La forma debe destacarse claramente en la visión de la Imaginación, gigantesca, resplandeciente, radiando la luz del Sol espiritual del cual Ra es el símbolo esotérico convencional. Debe observar que el Dios lleva un vara Ibis en su mano izquierda, porque el Ibis es el símbolo de la sabiduría y de la divina voluntad; en la mano derecha, el sagrado Ankh, el símbolo de la luz y de la vida que el Sol, a lo largo de innumerables siglos, otorga graciosamente a la humanidad y a todas las criaturas de la tierra. Sobre la cabeza como una corona, un nimbo, una aureola dorada de inimitable esplendor, ante la que está una serpiente Uraeus enrollada, el símbolo del fuego espiritual interior. Representado como un halcón con la cabeza de color naranja, el nemyss del Dios desciende desde la corona azul oscuro, casi negra, el color del tattva símbolo del Espíritu. Y la piel del Dios es llameante como el fuego del sol a mediodía. La imagen que se forma en la mente debe tener todos estos detalles; debe llegar a verse como una imagen dinámica de Ra, una imagen en la que no hay ni rastro de imperfección. Es una tarea tremenda para la mente creativa, y muy difícil. Pero se debe perseverar un día tras otro, con ardor y devoción, hasta que se finalice la tarea sagrada y, completo y brillante, el Dios esté ante nosotros, un Dios de verdad ante su devoto. Con esta imagen fijada firmemente en la luz astral, el Teúrgo debe hacer un esfuerzo para envolver su propia forma con el velo del Dios y, entonces, unirse con la Forma que le envuelve.

Como Levi ha afirmado, el cuerpo astral debe tomar la forma de cualquier poderoso pensamiento que evoque la mente. Esta efigie astral del Dios, que antes no era más que una imagen exterior al cuerpo del Teúrgo, se debe disponer como una figura divina alrededor de su propia forma astral hasta que coincidan; y su propio Cuerpo de Luz cambiará y se convertirá en el Cuerpo del Dios. Sólo cuando el Teúrgo siente el soberbio influjo del poder espiritual, que ha adquirido la fuerza solar, la energía y la iluminación espiritual, sólo cuando sabe con la intuición del trance deífico que se ha llevado a cabo la identificación, se puede decir que se ha terminado la tarea.

Iamblichus, el divino Teúrgo, escribió: "las imágenes de los Dioses están repletas de una luz refulgente ..." y "el fuego de los Dioses brilla con una luz indivisible e inefable y llena todas las profundidades del mundo" de una forma celestial.

De todos los Teúrgos y de los Reyes-Sacerdotes de Egipto que llevaron a cabo esta comunión de esencias con la gloria del Dios del Sol, tenemos una descripción, en forma de discurso, que cita el egiptólogo G. Maspero, la cual muestra el poder del espíritu que ha entrado en el devoto después de la identificación. El discurso dice: "Te pareces a Ra en todo lo que haces. Por lo tanto, siempre se cumplen los deseos de tu corazón. Si deseas una cosa durante la noche, al amanecer ya está allí. Si dijeras: apareced sobre las montañas, las aguas celestiales manarían según tus órdenes. Porque eres Ra encarnado, y Khefra creado de carne. Eres la imagen viva de tu padre, Temu; Señor de la Ciudad del Sol. El Dios que ordena está en tu boca y un Dios se sienta en tus labios. Tus palabras se realizan todos los días y los deseos de tu corazón se hacen realidad como los de Ptah cuando crea sus obras".

Al mismo tiempo que se lleva a cabo el proceso de unificación con el Cuerpo de Dios, es de gran ayuda recitar una invocación, un himno de alabanzas lírico o un ditirambo en el que se canten los elogios del Dios y se delineen la naturaleza y las cualidades espirituales del Dios en cuestión. Si el estudiante es hábil con la pluma, no tendrá muchas dificultades. Por otro lado, se puede elaborar fácilmente una letanía a partir de los Himnos Órficos o de la colección de textos líricos que se encuentran en el Libro de los Muertos. En resumen, la innovación del Dios se debe hacer en un lenguaje que reproduzca la vitalidad mental y el éxtasis. El siguiente párrafo, adaptado del Libro de los Muertos, es un ejemplo que se incluya no para que se siga rígidamente sino para que sirva de ayuda al estudiante sincero:

"Honor a ti, oh, Ra, y a tu bello nacimiento. Naces, brillas al Amanecer. La compañía de los Inmortales te alaba al alba y al ocaso, cuando tu barca mañanera se encuentra con tu barca vespertina y navegas por las alturas del cielo con el corazón lleno de gozo. ¡Oh, tú, Único, oh, tú, Perfecto! Oh, tú que eres eterno, nunca débil, a quien ningún poder puede rebajar. Oh, tú, esplendor del Sol de mediodía, sobre las cosas que pertenecen a tu esfera, nadie tiene ningún dominio. Y, por eso, te rindo homenaje. Todos gritan ¡Horus! Todos gritan ¡Tum! Todos gritan ¡Kephra! Tú, gran Halcón, con tu bello rostro haces que todos los hombres se regocijen, renuevas tu juventud y estás siempre en tu lugar de ayer. Oh, divino joven, te creas a ti mismo, te unges a ti mismo, tú eres el Señor del Cielo y de la Tierra y creaste a los seres celestiales y a los seres terrestres. Oh, tú, heredero de la eternidad, perpetuo Jefe, cuando te elevas tus graciosos rayos caen sobre las caras todas y alegran todos los corazones. ¡Vive en mí y yo en ti, oh, tú, Halcón Dorado del Sol".

Al recitar cada uno de los puntos de la invocación, si se da a las palabras entonación e intención mágicas, se debe llegar a un entendimiento profundo en el pensamiento del significado de las palabras. Cuando dice el Teúrgo, "brillas al amanecer", se debe ver la forma astral del Sol y sentir con los sentidos que emite una refulgencia ante la cual el sol más brillante de mediodía es como una bola de oscuridad; y la luz es tan clara y agradable, tan rica con una brillante gloria dorada que su esencia debe impregnar el corazón, la mente y el alma. Y cuando el Mago dice: "Vive en mí y yo en ti, oh, tú, Halcón Dorado del Sol", el proceso de identificación con la Forma Astral debe ser lo más vívido posible. Hasta que sea capaz de llevar a cabo perfectamente el trabajo creativo de la imaginación, todos los esfuerzos se deben considerar como prácticas. El Teúrgo sabrá que el éxito ha coronado sus esfuerzos por medio de signos infalibles en su propia conciencia que serán como el resurgir de una nueva vida. El Dios buscará en él y en su alma una morada eterna. En el corazón habrá un santuario y una serena habitación de tremenda fuerza espiritual, una conciencia divina que le acompañará mientras viva transformando al hijo de la Tierra en un auténtico Hijo del Sol eterno. "Por qué la oscuridad no es apta para albergar el esplendor de la brillante luz del sol sino que de repente se hace totalmente invisible, retrocede y se desvanece inmediatamente; de la misma manera,

cuando el poder de los dioses, que llena todas las cosas de bondad, brilla esplendorosamente no queda sitio para el tumulto de los espíritus demoníacos".<sup>3</sup>

Esto es lo que nos enseñan los Magos de la antigüedad. Y los esfuerzos modernos lo confirman. De este modo, al crecer hasta una grandeza inconmensurable para unirse con la grandeza de los Dioses, el Teúrgo salta, como las cabras de las montañas, más allá de todas las formas y llega a ideas y esencias que están en la cima de la manifestación y trascendiendo el tiempo, lo convierte en eternidad e infinito. Por lo tanto, "de la súplica, llegamos en poco tiempo al objeto de la súplica, nos asemejamos a él por medio de la conversación íntima y, gradualmente, obtenemos la perfección divina en vez de nuestra imbecilidad e imperfección". Llegará a la altura más elevada en esa perfección, a las profundidades más recónditas, será parte integral de la creación universal, joven, viejo, autoexistente e inmortal. Lo que antes era grosero, una vez privado de todos los tópicos sensuales, se convierte en belleza, exquisitez apasionada, como si se le hubiera robado a un espíritu. Sentirá en sí facultades espirituales latentes que no conocía y la desfalleciente memoria de las experiencias de tiempos pasados iluminará gradualmente su mente, latirá de nuevo en su corazón y ampliará el horizonte de su conciencia. Y hoy está de pie en el lugar que ayer, cuando contemplaba la naturaleza augusta del trabajo, apenas podía ver. Ante él, en lo Invisible, se encuentra el lugar de descanso donde estará los próximos días. Y será como el propio Ra, un sol de luz radiante y de alimento celestial para todos aquellos con los que esté en contacto cotidianamente. Por encima de lo pequeño y por encima de lo grande, por encima de lo alto y por encima de lo bajo; el pobre no será menos que el rico: Su ayuda descenderá hasta más allá de los límites extremos del espacio.

-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Iamblichus, *Los Misterios*.

<sup>&</sup>lt;sup>4 4</sup> Iamblichus, *Los Misterios*.

### CAPITULO DOCE

Uno de los requisitos previos a cualquier adiestramiento mágico, sea de la rama Goética o en la que pertenece a la invocación del Yo Más Elevado y las Esencias Universales, es la pureza de la vida que debe acompañar a todas las prácticas Teúrgicas y ceremoniales; y sobre esto han insistido los Magos de todos los tiempos. Parece que todas las autoridades lo han repetido, unos dogmáticamente y con seguridad, otros vagamente; estos últimos son los que transmiten lo que han recibido de sus antepasados y solamente lo han entendido a medias y lo han digerido a medias. Sin embargo, todos están de acuerdo en que la pureza y la santidad deben acompañar a las artes mágicas. Me gustaría profundizar en qué es lo que se entiende por "pureza".

No quiero entrar en una discusión sobre ética y moral, porque me alejaría del tema de la Magia. Y he decidido conscientemente abstenerme de tocar este punto controversial que parece que ha creado más confusión y diferencias de parecer que cualquier otro. Por lo que se refiere a la pureza en Magia, el estudiante puede descansar tranquilo con lo que se va a decir y después puede elegir la interpretación moral que desee. Nuestra vida debe apuntar en una dirección y concentrarse y dedicarse a una serie de objetivos. Cuando, por ejemplo, afirmamos que la leche o la mantequilla es pura, ¿qué queremos decir? Solamente esto. Que a la leche que estamos considerando no se le han añadido ni agua, ni productos químicos, ni ninguna otra sustancia extraña y que todo el contenido de la botella es el ingrediente principal. Pues hay que considerar la pureza de la vida mágica de la misma manera. La vida del Mago debe ser, sobre todas las cosas, eka-grata, de una dirección, y la suma total de sus pensamientos, emociones y acciones, sean cuales sean, deben tender a interpretar y a dar empuje a la aspiración espiritual. Cualquier otra virtud que la moralidad pueda tener en sí misma, y para algunos individuos está preñada de posibilidades morales, queda completamente fuera de la esfera del Mago. No cabe ninguna duda de que una persona que haya sido iniciada en el misterio espiritual y que se haya visto bendecida por el influjo del Yo va a ser moral porque está en armonía consigo misma. Y un hombre así está, por lo general, también en armonía con otros hombres. Pero el Místico o el Mago no es necesariamente un hombre moral en ningún sentido convencional. Es decir, que no debemos esperar de ninguna manera que el Mago, aunque esté en armonía con su prójimo, esté necesariamente en armonía con la moral y las leyes éticas de su tiempo.

En resumen, la Moral no tiene nada que ver con la Magia. Esta idea la ha expresado claramente Waite que, en sus *Estudios sobre Misticismo* afirma: "El objetivo de la religión es el desarrollo y el perfeccionamiento de la humanidad por medio de una serie de procesos espirituales y su unión con lo más elevado del Universo, mientras que la moralidad propone el perfeccionamiento de la raza solamente con la ayuda de la ley natural ... Debemos conocer a Dios para ser buenos, pero ninguna bondad moral nos proporcionará el conocimiento divino ...". por lo que se refiere al Mago, esto es importante. Haga lo que haga, coma, beba o trabaje, esa acción debe transfigurarse en un símbolo y dedicarse al servicio de la Idea que él guarda como un tesoro en su corazón por encima de las riquezas y de todos los otros valores. Su vida entera debe ser una concentración continua. De otra manera, todo es aprendizaje del Dharana y el desarrollo de su Voluntad Mágica serán una pérdida de tiempo y un derroche de energía; debe transferir su concentración y su actitud sacramental a todos los aspectos de su vida.

Ahora, el Ideal que es para el Mago el mayor tesoro y al que dedica todas las actividades de su vida es la recuperación del conocimiento de su Santo Ángel de la Guarda, el Augoeides, la parte más noble de su conciencia que es real, permanente y generosa, fuente permanente de inspiración y de sustento espiritual. Y esto es, en realidad, un ritual perfecto de Magia; un objetivo que tiene preferencia sobre cualquier otro: La invocación del Santo Ángel de la Guarda. Y la unión con él debe preceder siempre a todas las invocaciones a los Dioses y a las Esencias Universales según el método de Iamblichus.

El alma primero busca y luego dedica su vida al control de su Daimon, bajo cuya guía se puede suplicar a los dioses. Y proviniendo de ellos, se puede retornar a la Mansión Suprema del Descanso. Pero la invocación al Augeoides debe tener preferencia sobre todas las otras. Si se descubre que es necesario realizar cualquier operación secundaria anterior a ella para lograr el Conocimiento y la Conversación con el Santo Ángel de la Guarda, tiene que ser con una finalidad bien definida. El motivo debe ser espiritual, por supuesto, y debe servir de preliminar para conseguir el éxito en el ritual principal. Sin embargo, en los mejores sistemas de Magia, las evocaciones siempre se representan como *siguiendo* al logro principal de la invocación de las grandes fuerzas cósmicas de la vida o el Daimon interior, el Santo Ángel de la Guarda, aunque por lo general a este último siempre se le da prioridad como se ha dicho.

La unión con los Dioses y con Adonai se busca por medio del amor y la unión con las esencias se logra por medio de la rendición del ego y la renuncia espontánea a todo lo que es mezquino, insignificante e irrelevante. La invocación suprema implica, por encima de todas las cosas, el sacrificio y la renuncia a todo terreno. Lo mismo que cuando se entra en el celestial Adytum y quedan atrás todas las estatuas del templo exterior; o cuando se entra en el santuario interior del Santo de los Santos, que se dejan de lado todas las prendas de vestir para ir desnudo y sin vergüenza, de esta manera el alma se tiene que aproximar a su meta. En la Operación de Abramelin, que se describirá en breve, el método que se sigue es muy semejante. En primer lugar, se invoca al Ángel en una cámara especialmente consagrada y, después de conseguir que el Ángel le otorgue al Mago instrucciones especiales y autoridad, se puede llevar a cabo la invocación de los Cuatro Grandes Príncipes del Demonio del Mundo.

El resultado de la invocación del Santo Ángel de la Guarda no es el mismo en todas las personas. Adonai se aparece de varias formas y con distintos disfraces según el individuo. Iamblichus nos lo confirma: "Además, los dones que provienen de las manifestaciones no son iguales para todos ni dan los mismos frutos. Pero la presencia de Dios nos proporciona salud para el cuerpo, virtud para el alma, pureza para el intelecto y, en una palabra, eleva todo lo que existe en nosotros".<sup>5</sup>

El resultado del matrimonio místico dependerá, pues, de lo que el hombre ha deseado durante toda su vida y de la concepción de su Ángel a que aspiraba. Según este amor, será el resultado. Cada uno de los estudiantes, a medida que asciende o entra en el Monte místico Abiegnus de los Rosacruces, verá ante él, perdiéndose en el horizonte lejano de la sagrada tierra prometida, el paisaje que existía potencialmente en su interior antes de que la Visión le diera vida. Porque el Monte es un símbolo de esa cima del alma que atrae la noche a sus raíces divinas. Entonces, la memoria y la imaginación quedan penetradas e impregnadas con ese supremo resplandor de naturaleza distinta y superior. Lo que esté en embrión en el Ruach germina a la vida por medio del fuego de Adonai. Nuestra inspiración dependerá de las aspiraciones y del tipo de genio que se manifieste al mundo después de la unión mística y puede ser poética, artística, musical o de otro tipo. Recuerdo un pasaje de los Upanishads que trata de este tema. Si uno se acerca al Yo que es Brama creyendo que es Poder y Fuerza, uno consigue Poder y Fuerza. Y si lo que ve es el conocimiento celestial y sabiduría, entonces queda impregnado de la Sabiduría del Yo. Y si aspira a él como el creador de las Canciones, se convierte en cantante. En otras palabras, el Ángel se manifiesta según lo que el Teúrgo ha imaginado que es y la revelación y la inspiración que mana procede de las fuentes más profundas de su ser. Si se piensa en el Ángel solamente como el símbolo del amor, la paz y la benevolencia, Adonai le muestra al mundo este aspecto gracioso y benigno. San Francisco de Asís es el ejemplo más claro de esto; y el Buda que aspiraba a la Sabiduría el que halló, para la humanidad, las soluciones para sus infortunios y aflicciones, es el símbolo de lo anterior. Y esto nos da la respuesta a la pregunta: "Si el Misticismo y la Magia le otorgan al hombre el genio, ¿cómo es posible que muchos Magos y Místicos no manifiesten ni una brizna de genio?". Se debe a que sus aspiraciones han sido muy humildes.

-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Iamblichus, *Los Misterios*.

Su deseo fue convertirse en una gran figura en la tierra y no aspiraban a ninguna forma de Arte. Hicieron un sublime trabajo de creación artística de sus vidas y aplicaron su inspiración a la vida cotidiana y no parecían sino hombres y mujeres humildes de aspecto agradable. Pero, lo mismo que en encapuchado Ermitaño del Tarot, llevaban en ellos la luz angélica en secreto y todo lo que toaban en su vida diaria quedaba bendito por el amor de Adonai e impregnado de la santidad del espíritu y de la pureza de sus influjos. Esta es la clave. Porque cuando uno se inflama en una plegaria dirigida al Santo Ángel de la Guarda, como la aspiración secreta del alma, el Ángel se apodera de esa voluntad, en el éxtasis de bienaventuranza que embelesa, y comunica su manifestación al resto del mundo.

Uno de los mejores sistemas técnicos para conseguir la comunión con el Daimon viene explicado en un libro medieval de Magia. Y, comparado con los otros, es como el sol de mediodía a la luz parpadeante de la noche. La mayoría de los antiguos tratados y textos de magia son, a propósito, ininteligibles, ambiguos o, dejando aparte las cuestiones de oscuro simbolismo, pueriles tonterías. Y los que son directos y prácticos, por lo general, contienen secciones que serían más apropiadas para las aspiraciones de un granjero muerto de amor o para los ignorantes primitivos que para personas educadas que tienen objetivos serios. De todos ellos, sólo hay una excepción. La excepción de la regla es *El Libro de la Sagrada Magia de Abramelin el Mago*.

Este libro, escrito con un estilo exaltado, es perfectamente coherente y consecuente. No exige los fantásticos detalles minuciosos de ritual ni siquiera los cálculos habituales sobre el día y la hora. No contiene nada que sea un insulto para la inteligencia. Por lo contrario, la operación que nos propone el autor es la apoteosis de la sencillez y el Método se ajusta a esto también. Existen, naturalmente, ciertas prescripciones y mandatos previos que hay que observar; pero son muy pocos, algunos más de lo que aconsejaría el sentido común para realizar con decencia una operación tan augusta. Por ejemplo, uno debe poseer una casa donde se puedan tomar las precauciones adecuadas para evitar las perturbaciones. Y poco más. Lo que queda por hacer es aspirar, con ardor y concentración, durante seis meses, al Conocimiento y la Conversación con el Santo Ángel de la Guarda.

El libro es uno de los documentos más extraordinarios sobre Magia que existen en nuestros días. Y el sistema que enseña para lograr la comunión con el yo más interior, o con el Santo Ángel de la Guarda, es acaso el más sencillo de los sistemas de Magia. Y, sobre todo, es efectivo. Está redactado dividido en tres secciones. La primera contiene consejos generales sobre Magia y una descripción de los viajes y las experiencias del autor; asimismo, menciona los trabajos maravillosos que ha sido capaz de realizar utilizando esta técnica. Luego viene una descripción general y completa de los Métodos para obtener la crisis extática de la operación y, en esta parte, el estilo del libro difiere de forma saludable del de los capítulos anteriores y posteriores. La última parte trata de los métodos de aplicar los poderes que nos confiere la Operación. El sistema se lo describió un tal Abraham el Judío a su hijo más joven, Lamech. Y afirmaba que lo había recibido de un Mago egipcio llamado Abramelin.

Abraham el Judío es una figura confusa y sombría, desconocida y reservada, que vivió entre las tremendas complicaciones y sacudidas que se produjeron en el centro de Europa de esa época, cuando esta parte del mundo estaba sumergida en los conflictos. La historia de Abraham, tal y como la cuenta él mismo en el primer libro, es muy simple, lo que le choca a uno es la tremenda simplicidad de la fe del hombre, después de haber realizado muchos y peligrosos viajes a lo largo de muchos años por regiones a las que, incluso hoy en día, es difícil llegar. Esta parte del libro narra sus fracasos y sus esperanzas defraudadas y algunos callejones sin salida en los que se vio metido; hasta que cesó su errar cuando conoció a Abramelin, el Mago egipcio. Éste le transmitió las enseñanzas que constituyen la segunda parte del libro. De acuerdo con las costumbres de su pueblo, Abraham instruyó a su hijo mayor en la filosofía de la Santa Cábala y a su hijo menor le enseñó el sistema de la Magia.

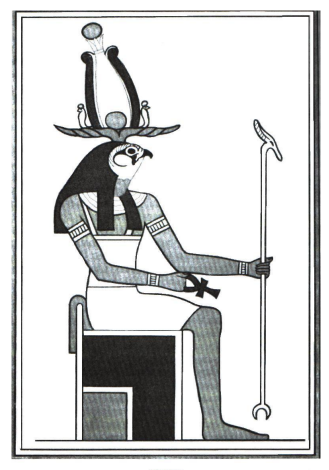
A pesar de su origen, la fecha y la paternidad literaria, todo lo cual ha sido criticado y puesto en duda, este libro le resultará muy valioso al estudiante sincero; le animará para que persiga esa cualidad rara y necesaria: la fe firme; y le proporcionará un conjunto de instrucciones que le permitirán distinguir los sistemas mágicos verdaderos de los falsos. Abraham no plantea exigencias imposibles, como las que se pueden encontrar en tratados fraudulentos, para las que se precisa sangre de murciélagos cazados a media noche, la cuarta pluma del ala izquierda de un gallo completamente negro, el ojo de un basilisco joven y cosas por el estilo. Aunque quizá algunos de los requisitos de Abraham son un poco más difíciles, siempre existe una razón excelente para plantearlos. Aunque MacGregor Mathers no hubiera hecho otra cosa en toda su vida a beneficio de la humanidad que traducir este libro del manuscrito francés y poner su contenido a la disposición de aquellos estudiantes que estén interesados, sólo por eso merecería nuestra gratitud. Y debo añadir que la traducción es excelente, y expresa de forma muy comprensiva el pensamiento de este autor medieval. Como este libro lleva muchos años agotado y actualmente es muy difícil de conseguir, me atrevo a dar un resumen de la operación que nos propone el libro.

Al principio, Abraham advierte a su hijo en contra de los impostores. Este Mago, como muchos de nuestros días, era injusto porque consideraba como un charlatán a todo el que no siguiera su sistema particular. Aunque es probable que en esa época fuera tan necesario poner en guardia contra los charlatanes como hoy. Después, dicta la regla según la cual lo principal que hay que considerar es: "Debes tener buena salud, porque el cuerpo débil y enfermizo está sometido a sufrir dolencias y, a largo plazo, el resultado es la impaciencia y la falta de poder para llevar a cabo la operación; un hombre enfermo no puede ser ni limpio ni puro ni tiene capacidad para gozar de la soledad; y, en este caso, lo mejor que se puede hacer es abandonar".

El momento mejor, es decir, el más conveniente, para comenzar esta Operación es el primer día después de la celebración de la Pascua, por la época del Equinoccio de Primavera. Entonces, el Sol empieza su viaje hacia el Norte llevando con él la luz, el calor, el sustento y la gracia; y todo el mundo viviente, las plantas, los árboles, los pájaros y las bestias, responden llenos de gozo a la resurrección. Por lo tanto, es el momento más apropiado para el desarrollo interior y el crecimiento, adaptado a la expansión y a la manifestación del espíritu. El período necesario para concluir la Operación con éxito es de seis meses lunares, de manera que si empezamos el 22 de marzo terminaremos alrededor del Equinoccio de Otoño, en septiembre. Este período de seis meses se divide en tres períodos bien definidos de dos meses cada uno. La característica de cada uno de los períodos es la severidad de las abnegaciones voluntarias y, además, de las invocaciones por lo que la concentración hacia el Santo Ángel de la Guarda se hace más intensa y ferviente.

La naturaleza del escenario de la Operación es objeto de una amplia discusión. Si es posible, se debe llevar a cabo en el campo, donde se puede tener una soledad real. Y digo "soledad real" a propósito porque, por lo que yo sé, uno se puede aislar del resto del mundo en el centro de una gran ciudad simplemente encerrándose en sí mismo. La soledad que sugiere el libro es una retirada física de la vida bulliciosa de la ciudad y se menciona que Abraham, Moisés, David, Elías, Juan y otros santos hombres se retiraron a lugares desiertos hasta que consiguieron la ciencia santa y la Magia. Abraham sugiere que el mejor lugar es "Donde exista un bosquecillo en medio del cual puedas colocar un altarcito y cubrirlo con un cobertizo de ramas de forma que la lluvia no pueda penetrar y apagar las Lámparas y el Incensario". Si no se puede recurrir a un bosque tranquilo, se sugieren otros lugares. Hay que insistir en que, para realizar todos los trabajos mágicos, se debe tener mucho cuidado al elegir el sitio en el que van a tender lugar.

Además de las consideraciones antes mencionadas, el Mago se debe asegurar de que en el teatro mágico que ha elegido no se han llevado a cabo actos de brujería o sesiones de espiritismo. Es evidente que si uno de los objetivos de la Magia es que la constitución del Mago se haga más sensible, no debe situarse en un lugar en el que esta sensibilidad se pueda ver invadida por influencias hostiles y perturbadoras.



HORUS El señor de la fuerza y del fuego

Hay personas normales a las que afectan la atmósfera y, para el Mago en particular, el sitio en el que trabaja debe estar libre de cualquier asociación nociva para que la esfera sensible de la conciencia no se vea alterada. Abraham menciona también el tipo de casa que se precisa, si el trabajo se va a realizar en una ciudad o en un pueblo. Se hace hincapié en la construcción del Oratorio, que es la cámara realmente importante ya que va a servir de Templo mágico. En este Oratorio debe haber una ventana que dé a un balcón o a una terraza, el suelo de la cual se cubrirá con una fina capa de arena de río. Ahora, una de las cosas que más impresiona a los principiantes que leen a Abramelin: No se menciona un círculo mágico protector en el que se realicen las invocaciones aunque sí se habla en términos que no dejan lugar a duda de demonios y espíritus malignos que desean hacer daño al Mago. La razón es que el autor desea reducir la Ceremonia a los principios fundamentales y emplear tan pocos instrumentos como sea posible; y la terraza tiene el papel del Triángulo en el que aparecerán los espíritus después de la conversación con Adonai. La alcoba y el oratorio, al haber sido consagrados durante un largo período de tiempo por las continuas plegarias, invocaciones y subfumigaciones, actúan como el Círculo y fijan una barrera astral natural alrededor de los Límites del Oratorio y ningún demonio puede atravesar su santidad ni su seguridad. Por esta razón, no hace falta ningún círculo visible, ya que las continuas invocaciones habrán tenido el efecto de exaltar la constitución del Mago y elevado la vibración de las moléculas de los distintos vehículos de forma que la esfera astral y espiritual estará purificada hasta tal punto que, como se ha sugerido antes, servirá de círculo mágico.

También se debe mencionar aquí, en beneficio del estudiante actual que piense dedicarse a esta Operación de la Magia Sagrada, que no es preciso obedecer escrupulosamente estas reglas, sino que hay que seguir su espíritu, su esencia. Se necesita mucha ingenuidad para construir todo el conjunto de circunstancias externas favorables para la ejecución de este concepto del Gran Trabajo. Sin embargo, se debe entender claramente que una vez que se consigue este conjunto de circunstancias hay que adherirse rígidamente a ellas.

En su poema mágico *Aha* Aleister Crowley da una bella interpretación de una posible variante del escenario de la Operación:

"... Elige con ternura
Un lugar para tu academia.
Y que haya un bosque sagrado
De enramada soledad.
En el silencio, el río seco;
Por debajo, las raíces enmarañadas.
De árboles majestuosos que se estremecen
En los aires tranquilos; un lugar en el que
La hierba sea verde y amable,
Y en ella duerman el musgo y los helechos.
Y haya lirios que se mecen en el agua
Y rayos de sol atrapados en las ramas de los árboles.

¡Sin viento y eternas!
Todos los pájaros del cielo silenciados
Por la baja e insistente llamada
De la constante catarata.
Y allí, en semejante montura,
Su tallada gema de Deidad,
Un fuego central intachable, cautivo.
Como la Verdad en una esmeralda".

En este Oratorio o Aposento consagrado, debe haber un altar con forma de armario y sobre él, suspendida del techo, debe arder una Lámpara; su combustible será aceite de oliva. En el altar debe haber un Incensario de bronce que no se sacará del Oratorio en los seis meses que dura la Operación. También se necesita una Túnica de seda carmesí guarnecida de oro que llegue por debajo de las rodillas y otra Túnica de lino blanco. "Por lo que se refiere a las vestiduras, no hay ninguna regla especial ni hay que seguir instrucciones especiales. Pero cuanto más resplandecientes, claras y brillantes sean, mejor". "Debes tener una Vara de madera de almendro, suave y derecha, y su longitud no superará los seis pies". Por lo que se refiere a la preparación de estas cosas, se pueden emplear los principios enunciados en las páginas anteriores aunque el autor no los menciona.

Durante el primer período de dos meses, se aconseja que el Iniciado se levante exactamente un cuarto de hora antes del amanecer, que entre en el Oratorio después de haberse lavado y vestido con ropa limpia, abra la ventana y, arrodillado ante el Altar situado ante la ventana que da a la terraza, invoque los divinos nombres de Dios con la mente y la voluntad. "Y después, debes confesarle todos tus pecados". La finalidad de este mandato es, simplemente, proporcionar la tranquilidad mental y la emoción necesarias para conseguir la inspiración y la iluminación del Ángel. No es preciso demorarse comentando el hecho de que si a uno siempre le remuerde la conciencia o le perturban recuerdos de pecados anteriores, no se puede concentrar bien y sus invocaciones no serán intensas. A una persona así se le aconseja que se abstenga incluso de contemplar una operación mágica de este tipo, porque no sólo se daría cuenta de su fracaso al invocar al Ángel, sino que se podría ver inmerso en situaciones catastróficas. Los poderes que acompañan a la Operación de Abramelin no tienen ninguna utilidad para los entrometidos. Una vez que se logran esta calma y esta serenidad, el Mago debe suplicar al Señor del Universo "que en los tiempos venideros, esté deseoso y complacido de apiadarse de ti y otorgarte Su gracia y bondad enviándote a Su Santo Ángel para que te sirva de guía".

No hay que hacer mucho hincapié, supongo, en que Abraham era de creencias judías y, en consecuencia, adicto a la concepción judía imperante —es decir, medieval- del Monoteísmo personal.

El matiz teológico que le da el Adepto hebreo a esta Magia y que lo debe haber incluido después de recibirla de Abramelin, el lector lo puede pasar por alto con toda tranquilidad si así lo desea, ya que no tiene nada que ver con el auténtico significado de toda la Operación. El estudiante puede adaptar inteligentemente las tendencias de los mandatos de Abraham sobre este punto de la teoría mágica del Universo bien según se explicaba en un capítulo anterior o bien según sus propias creencias. Pero debo subrayar que ni el dogma ni la fe religiosa esotérica tienen espacio en el Santuario de la Magia. Le debe quedar claro al lector que la Magia depende enteramente de principios experimentales rígidos, tan fiables y exactos como los de la ciencia.

Antes de comenzar la Operación, convendría que el Mago formulara un juramento según el cual se compromete a poner en práctica esta Magia sagrada y a escribirlo detalladamente después. La voluntad y la determinación de triunfar se deben expresar con palabras y las palabras, con acciones. Porque durante la Noche Oscura del Alma, cuando los ojos espirituales están cerrados y la intuición ha desaparecido, cuando el acólito se siente debilitado por la tentación y por la angustia de la mente, solamente observando el juramento podrá conseguir el Mago la esperanza de que la Operación terminará en un clímax satisfactorio. En cualquier caso, la expresión directa de la Voluntad es la palabra y el registrar una determinación deseada en un juramento por escrito está de acuerdo con los fundamentos de la filosofía mágica.

En el ejercicio de plegaria anteriormente descrito, el punto más importante a tener en consideración, como el propio Abraham señala a su hijo, es que "No sirve de nada hablar sin devoción, sin atención y sin inteligencia ... Es absolutamente necesario que tu plegaria nazca del centro mismo de tu corazón, porque si simplemente te sientas a escribir plegarias, al escucharlas luego no te enseñará en absoluto como se ora". Después le aconseja a su hijo Lamech "Inflámate con las plegarias". Nos debemos detener brevemente en este mandato, ya que el éxito o el fracaso en el arte de la invocación depende por completo de que se siga este consejo o no. El realizar una serie de invocaciones varias veces al día durante un período de seis meses, repetir la primera invocación, confesión y oración diariamente durante el primer período de dos meses es una tarea que el Mago, si no está confirmado por el hábito en su Camino de Luz, puede no aprovechar como es debido. Para, lector, y medita sobre lo que esto implica. Un simple fragmento de trabajo mágico que se repite durante un dilatado período de tiempo es una de las tareas más arduas y más tediosas que se pueda imaginar. Y sólo puede esperar tener éxito el que se atiene persistentemente a su juramento. Y, sin embargo, estas invocaciones no se pueden recitar de una forma monótona y rutinaria o en un tono de voz que indique aburrimiento, falta de fervor, sinceridad o devoción. Esa actitud lo echaría todo a rodar. Sin esas cualidades, la invocación es como los gritos que se pegan en los mercados y su efectividad es la misma. Todas las facultades del Mago se deben dedicar a la tarea de la invocación. Debe emplear todas las potencias de su alma, hasta el último gramo de sinceridad, de entusiasmo y de vigor espiritual y las invocaciones deben nacer del auténtico corazón y alma de su ser.

Durante el primer período, se mencionan otros mandatos que deben ser escrupulosamente observados según el autor. Algunos de ellos pueden parecer triviales o incluso ridículos; pero ese juicio final se le deja al lector individual. Simplemente los menciono para completar. Tanto la alcoba como el Oratorio se deben mantener en un estado de limpieza absoluta y de orden ya que el Teúrgo debe estar atento de la "pureza de todas las cosas". Debe cambiar las sábanas a la cama todos los sábados y la habitación debe ser profundamente perfumada e inciensada para que también quede impregnada de la carga de santidad y se amplíen los límites del Círculo. Los ingredientes que compondrán el incienso son: Incienso francés, Storax (el bálsamo aromático que se obtiene del ámbar) y acíbar; se deben reducir a fino polvo y mezclarlos muy bien. Además, Abraham el Judío insiste con firmeza en que no se debe permitir que ningún animal se aproxime a la casa mientras está teniendo lugar la operación. La soledad debe ser lo más absoluta posible.

<sup>-</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Las proporciones que se requieren para la mezcla son: cuatro partes de incienso francés, dos partes de Stórax y una parte de acíbar.

"Si tú eres tu propio Maestro, por lo que se refiere a tu poder, libérate de todas tus preocupaciones, elimina toda compañía y conservación mundana y vana; lleva una vida tranquila, solitaria y honesta ... Pon atención al tratar de los negocios, al comprar o al vender, es necesario que nunca te dejes ganar por la ira, sino que seas modesto y paciente en tus acciones". Éstas son reglas de sentido común que nadie, creo, puede criticar. Otra sugerencia es que se deben leer y meditar las Sagradas Escrituras durante dos horas al día; esto se hará después de la cena y no se permitirá que ninguna otra tarea interfiera o tenga prioridad. Se puede utilizar cualquier devocionario, si el estudiante no se siente predispuesto al estudio de la Biblia, en especial aquellos que hayan dejado más huella en su mente y que le hayan servido para que despertaran en él elevados sentimientos y para estimular el amor y las hermosas emociones. Esta meditación también nos proporcionará indicaciones que nos serán de utilidad para la composición de los rituales supremos.

Por lo que se refiere a los hábitos corrientes de la vida, Abraham sugiere moderación en todas las cosas y comer, beber y dormir ni demasiado ni poco. El Mago no debe participar en nada superficialmente. Sobre el tema que, para la mayor parte de los estudiantes de Magia y Misticismo, está rodeado por un velo de oscuridad, Abraham aconseja, además del mandato de moderación que "debes dormir con tu esposa en la cama cuando ella esté pura y limpia" y nunca en otro caso. La única cuestión del celibato es, simplemente, la conservación de la energía y nada más. Como la Operación transforma todas las fuerzas del individuo y las dirige hacia un fin noble y espiritual cualquier desperdicio o fuga de esa fuerza que es tan importante en asuntos que no tengan nada que ver con el objetivo final es inmoral en el sentido de que acepta la autodestrucción. Durante la Operación, deben vivir con él pocas personas y "por lo que se refiere a la familia, cuantos menos, mejor; también debes tomar precauciones para que los criados sean modestos y tranquilos". Se sugiere que se practique la caridad y la modestia en lo relacionado con la ropa. Se debe eliminar severamente toda vanidad.

Esto para el primer período. Las tareas a realizar en estos dos meses son relativamente fáciles: Una sencilla vida de meditación y se insiste bastante en el reposo y en la tranquilidad. Dos veces al día, al amanecer y en el ocaso, cuando ciertas fuerzas ocultas de la Naturaleza están en su momento ascendente y más puro, se deben realizar las invocaciones. Y se debe pasar el día perfeccionando las distintas formas de concentración mental y en un estado fervoroso hacia "El Santo Ángel que te sirve de guía". El programa que propone Abramelin se puede complementar fácilmente con otros temas de magia, adaptados a la aspiración principal, que puede sugerir la ingenuidad del individuo. Durante este período, el Mago debe dedicar las facultades que ha adquirido al practicar las otras fases de la técnica a reforzar su aspiración principal. Se deben realizar Rituales de Destierro; la Ascensión sobre los Planos ha demostrado ser gran ayuda en las invocaciones. La repetición continua de mantras sagrados, coherente con el concepto mágico de la naturaleza de su Ángel, es asimismo de gran ayuda para mantener la concentración mental.

Con la llegada del segundo período, se conserva gran parte del método. Pero se exhorta al Mago para que sus invocaciones sean más intensas y ardientes y "debes alargar tus plegarias hasta los límites de tu capacidad". Las invocaciones se hacen mañana y tarde, como en los dos meses anteriores, pero "antes de entrar en el Oratorio, te debes lavar cuidadosamente las manos y la cara con agua pura. Y debes prolongar tus plegarias con el supremo afecto posible, con devoción y con sumisión; y suplicar humildemente al Señor Dios que se digne enviarte a Sus Santos Ángeles para que te guíen por el Camino Verdadero". Es fácil darse cuenta de la idea psicológica que Abraham formula gradualmente. Las invocaciones al Santo Ángel de la Guarda se deben ir haciendo más frecuentes, ardientes e imperiosas; de esta manera, cuando hacia el final del período de seis meses, se le aconseje al Teúrgo que se inflame con la invocación, la práctica anterior le hará que vuele como una flecha impelida por un arco hacia la gloria del Ángel y no experimentará ningún problema en llegar al entusiasmo necesario y a la devoción con que se produce la Unión Mística.

En el segundo período se deben observar otros mandatos que se pueden resumir de la siguiente manera: "El uso de los ritos del Matrimonio está permitido, pero se debe hacer poco uso de ellos, si se hace alguno". "Debes lavar todo tu cuerpo todas las vísperas de Sabbath". "Por lo que se refiere al comercio y a las reglas de vida, lo mismo que en el primer período", pero ahora "es absolutamente necesario, durante este período, que te retires del mundo y busques el aislamiento". Se refuerzan las observaciones anteriores sobre la comida, la bebida y la ropa.

A medida que el segundo período toca a su fin, y con él el cuarto mes de invocaciones continuas, la mente del Mago debe concentrarse gradualmente en un solo punto en virtud de esta forma de vida serena y tranquila y debe aumentar el fervor de sus invocaciones, que ahora ocupan amplios períodos de tiempo. En esta época, habrá entrado también en ese estado de Sequedad del que han hablado siempre los Místicos, ese horrible estado psicológico en el que todas las potencias del alma parecen muertas y la visión de la mente se cierra en estúpida protesta como si fuera en contra de la disciplina del juramento. Mil y una seducciones tenderán a apartar al Mago de la contemplación del objetivo que ha elegido y le presentarán mil y métodos para romper el juramento en espíritu, que no en letra. Y parecerá que la mente se vuelve salvaje y le aconseja al Teúrgo que sería mejor que omitiera, por ejemplo, un tiempo dedicado a la invocación e hiciera otra cosa, profana y placentera.

Constantemente intentará asustarle con temores relacionados con la salud del cuerpo y de la mente. Contra todas estas locuras —y es fatal si sucumbe a la tentación aunque sólo sea una vez- hay un único remedio: La disciplina del juramento hecho al principio, es decir, perseverar en el trabajo de pasar seis meses invocando al Santo Ángel de la Guarda. No se puede hacer otra cosa que continuar con las ceremonias y las invocaciones, ahora temporalmente sin sentido y horribles, porque la visión espiritual se ha oscurecido y el ojo interior se ha cerrado. Puede suceder que con el tercer período, esta "Noche Oscura del Alma" se pase lenta e imperceptiblemente y se abra la suave rosa y la grandeza del Amanecer, a los que seguirá la brillante luz del Conocimiento y de la Conversación del Santo Ángel de la Guarda, junto con la Visión Beatífica y el Perfume tan embriagador del mismo, que es el sustento de los sentidos y del alma.

Al llegar al final de los últimos dos meses, se aconseja al hombre que es su propio Maestro que deje todas las tareas a un lado excepto, quizá, las obras de caridad con sus vecinos. Sin embargo, debe tener cuidado al ejercer esta virtud por que no se debe romper la concentración y la aspiración a lo más elevado. "Debes rehuir toda compañía excepto la de tu esposa y tus sirvientes ... Todas las vísperas de Sabbath debes lavar todo tu cuerpo y cambiar tus vestiduras". Estas reglas están relacionadas con la vida y la conducta. Pero el consejo que hace referencia al aspecto mágico de la Operación es el siguiente: "Por la mañana y al mediodía debes lavarte las manos y la cara al entrar (es decir, antes) al Oratorio; en primer lugar, harás una Confesión de todos tus pecados. Después, con una ardiente oración, le rogarás al Señor que te conceda esa gracia particular que es que puedas gozar y resistir la presencia y la conservación de Sus Santos Ángeles y que Él se digne, por mediación de ellos, concederte la Secreta Sabiduría de forma que puedas dominar a los Espíritus y a todas las criaturas".

Esto es lo que se recomienda para los dos últimos meses. En esa época, pasarás la mayor parte del día, como aconsejan los Oráculos Caldeos, "Invocando con frecuencia", concentrando todos los poderes de tu mente, tu cuerpo y tu alma; condensándolos, por medio de la invocación, para que el Ángel se aparezca y eleve al Teúrgo a su vida más grande y amplia. Una vez que se ha completado el tercer período, el 21 de septiembre, el Mago se tiene que levantar muy temprano al día siguiente y "no te debes lavar ni vestirte con tus ropas corrientes". En lugar de eso, toma una Túnica de Duelo y entra en el Oratorio descalzo; dirígete hacia el lado del Incensario, abre las ventanas y vuelve a la puerta. Allí, póstrate con la cara contra el suelo y ordénale al Niño (que se utiliza en este sistema como ayudante y clarividente, aunque yo creo que este último cargo es superfluo si la Operación se ha realizado cuidadosamente) que ponga el Perfume en el Incensario y después se ponga de rodillas ante el Altar. Sigue cuidadosamente las instrucciones. Humíllate ante Dios y Su Corte Celestial y

comienza tu oración con fervor, porque entonces es cuanto te inflamarás en la plegaria y verás un Esplendor extraordinario y sobrenatural que llenará toda la cámara y te rodeará con un aroma inexpresable; y sólo esto te consolará y confortará tu corazón, de tal manera que siempre llamarás feliz al Día del Señor.

Abraham, como hombre sabio y Mago que era, no se carga ni tampoco, observémoslo, la mente de su hijo, al que comunica esta técnica mágica, con ninguna sofistería intelectual ni ninguna pregunta metafísica relacionada con la naturaleza del Ángel. No hay ninguna discusión sobre si este último tiene algún objetivo, si es independiente, si tiene existencia o si pertenece de forma subjetiva a la estructura psicológica del Teúrgo. Al haber pasado por este entrenamiento y alcanzado su consumación en la Visión y el Perfume, conoce muy bien las falacias de la esclavitud intelectual. Y se puede suponer que por esta razón escoge las palabras "Santo Ángel de la Guarda" y no otras, ya que son tan palpablemente absurdas desde un punto de vista racional que a ninguna persona sensata se le ocurriría perderse en especulaciones sobre ellas. Cuanto mayores sean la fuerza y el entusiasmo de este acto de fe hacia un ente irracionalmente denominado y concebido, más eficaz será la crisis de los conjuros.

Abraham aconseja que el Mago realice las ceremonias durante siete días y cuidando de que la forma sea correcta en todas ellas. El Día de la Consagración, el Santo Ángel de la Guarda se le habrá aparecido al Teúrgo y le habrá otorgado a su alma gracia y esplendor, sustento para su espíritu y habrá llenado toda la esfera de su mente con una iluminación que todo lo abarca y que no existen palabras para describir. Después, por mandato del Ángel, sigue una Asamblea de tres Días y se conjura a Dios y a los Espíritus Santos a que se aparezcan en la Terraza y entren bajo el dominio de la renovada Voluntad del Mago; y otro período de tres días para la Evocación de los Espíritus Demoníacos. El segundo día, aconseja Abraham, "debes seguir los consejos de tu Santo Ángel de la Guarda y dedicar el tercer día a dar gracias". Y entonces serás capaz de examinar si has utilizado bien tu período de Seis Meses y si has trabajado bien dignamente en la Búsqueda de la Sabiduría del Señor. Como habrás visto, tu Ángel de la Guarda se te aparece con una belleza sin igual. También conversará contigo y hablará con palabras llenas de afecto, de bondad y con tal dulzura que ninguna lengua humana se puede expresar igual ... En una palabra, te ha recibido con tal afecto que la descripción que te estoy dando te parecerá vana ... Y, en este punto, empiezo a limitar lo que escribo al ver que, por la Gracia del Señor, te he sometido y enviado a un Maestro tan grande que nunca te permitirá errar.

Continuando directamente con la descripción en verso de la Operación mágica, antes citada, y elaborando los comentarios de nuestro autor mágico, Aleister Crowley prosigue:

"Tendrás una vara de abedul En el río, en la oscuridad; Y por la noche irás Al centro de la corriente Y harás sonar una campana de oro. La llamada de los espíritus; entonces recita el encantamiento; "Ángel, Ángel mío, ¡roba tu noche! Haciendo el Signo del Magisterio Con una vara de lapislázuli. Entonces, acaso, a través del ciego estúpido Noche, verás a tu Ángel llegar, Oirás el ligero murmullo de sus alas Contemplarás las doce piedras de los doce reyes. Su frente estará coronada Por la tenue luz de las estrellas, donde el Ojo reluce dominante y vivo. Acto seguido, te desvaneces; y su amor

Atrapará la voz sutil. Le informará a su feliz amante; ¡Mi tonta charla debe terminar! Permanece abierta, copa de camaleón, ¡Y permítele que libe tu miel!

Así termina la sección más importante del sistema recomendado por Abramelin el Mago, que bien pudo haber sido uno de los Maestros de Magia más importantes en occidente. Con perfecta lucidez, con sencillez en los conceptos espirituales, con claridad en la expresión y en las instrucciones, sin agobiar la mente con detalles que no son esenciales, con símbolos de pureza y de limpieza. Abraham el Judío lleva al Teúrgo gradualmente, paso a paso, y le ayuda a subir la escalera que es el Árbol de la vida que crece hacia la tierra desde la Antigüedad de los Días, hacia el Maestro Inefable. Es el Augeoides, Adonai, el Yo Más Elevado, el Santo Ángel de la Guarda, llámale cuando desees. Y la iluminación y la gloria espiritual que el Ángel concede es una visión tan bella, sagrada y terrible que se induce en el devoto un rapto, una adoración, un transporte de éxtasis que está más allá de toda concepción humana y no se puede explicar con palabras. Ningún santo ni ningún poeta ha sido capaz de sugerir más que un eco distante de esta experiencia incomparable.

Este logro marca el comienzo de la carrera del Adepto y solamente entonces, cuando el alma ha sido elevada a las alturas y ve cosas que no es legítimo decir, cuando se puede ver la auténtica naturaleza de la vida. Entonces se puede apreciar el mundo por lo que es, cuando se está impregnado por una riqueza de sabiduría, bienaventuranza y claridad de la visión interior. Hasta entonces, los ojos del alma estaban cerrados y ciegos, espantados e ignorantes y el individuo estaba atado a la rueda en perpetuo movimiento de vida y dolor. Al conseguir el esplendor angélico, el centro de la consciencia se ha exaltado para siempre más allá del ego empírico y el flujo de éxtasis hace que nos demos cuenta de que el Ángel es y ha sido siempre el Ego, el Yo Real que no se conocía antes. El Ángel ya no le encerrará nunca como las murallas distantes del abismo estrellado sino que Él se quemará abrasador en el núcleo del hombre, derramando por los canales de sus sentidos una corriente infinita de gloria y de delicias. Las puertas de la mente están abiertas y se balancean sobre sus goznes y se descubre, abundante y extáticamente, el reino celestial en el que el Ángel hace pasar el alma.

Existe un hermoso poema escrito por el poeta irlandés A. E. en el que el argumento es una conversación entre el hijo de la tierra de la oscuridad y el Santo Ángel de la Luz. Habla el primero:

Te conozco, oh, gloria,
Tus ojos y tus cejas
Canosas por el fuego blanco
Vuelven a mí ahora,
Junto vagamos
Por edades pretéritas
Nuestros pensamientos, según meditábamos,
Eran estrellas al amanecer.
Mi gloria se ha reducido;
Mi azur y mi oro;
Tú, sin embargo, sigues ardiendo
En el fuego del sol de la antiüedad.
Mis pasos están encadenados
A los brezos y a las piedras ...

El Ángel contesta con unas palabras muy significativas para el estudiante de Magia y le ruega al yo sumergido en las sombras que se rinda a la guía del pastor celestial:

¿Por qué tiemblas y gimes Si las estrellas te obedecieron una vez? Avanza hacia las profundidades

Y no tengas miedo ... Hay un diamante ardiendo En las profundidades de lo Aislado. Tu espíritu, al volver, Puede reclamar su trono. En islas orladas de fuego Debe cesar su dolor Absorbido en el silencio Y apagado en la paz. Ven, apoya tu pobre cabeza En mi corazón, donde brilla Con amor un rubí rojo Por la aflicción de tu corazón. Rindo mi poder A ti te lo debo. Ven, porque el esplendor ¡Te está esperando!

## **CAPITULO TRECE**

Una vez que se ha llevado a cabo la Unión con el Santo Ángel de la Guarda y el alma se ha asimilado en la esencia interna de su esplendor y su gloria, el Mago, según el sistema de Abramelin, procede a la evocación de los espíritus y de los demonios con la intención de subyugarlos y someterlos a su Voluntad trascendental y, en consecuencia, a toda la Naturaleza. A primera vista, puede parecer que, una sección así después de la exaltación de la sección anterior del libro es un descenso de subliminidad y que se puede comparar con un anticlímax. No se puede negar que el éxtasis y lo altamente irreprochable, en el sentido espiritual, del Libro queda un poco desfigurado cuando se añaden estas cosas a la dignidad impresionante de la Operación de Abramelin. En una ocasión, Aleister Crowley proporcionó la explicación. Razona así: "Existe una razón. Cualquiera que enseña un nuevo mundo debe adaptarse a las condiciones de éste. Es verdad, evidentemente, que la jerarquía del diablo le resulta algo repugnante a la ciencia. En realidad, es muy difícil explicar lo que queremos decir cuando afirmamos que invocamos a Paimon, pero, profundizando un poco, lo mismo podemos decir de nuestro vecino de al lado el señor Smith. No sabemos quién es el señor Smith ni cuál es su lugar en la Naturaleza o cómo responder de él. Ni siquiera podemos estar seguros de que exista. Y, sin embargo, en la práctica, llamamos a Smith con este nombre y viene. Usando los medios adecuados, podemos inducirle a que haga por nosotros cosas que estén de acuerdo con su naturaleza y sus poderes. Por lo tanto, la cuestión es simplemente práctica. Y, según esta norma, descubrimos que no existe ninguna razón particular para no emplear la nomenclatura convencional".

El método que propone Abramelin para convocar a los Cuatro Príncipes del Mal de los Mundos consiste en valerse de cuadrados mágicos que contienen letras y números organizados según una cierta disposición. Estos cuadrados, cuando están cargados y energizados por la Voluntad mágica, producen una tensión eléctrica o magnética en la Luz Astral; y a esta tensión responden ciertos seres que ejecutan los actos ordenados por el Mago. Además de la Evocación de los Demonios, hay cuadrados en la Terraza, diseñados y descritos por Abraham, que hacen que se cumpla cualquier deseo que se le pueda ocurrir a un ser humano. No voy a describir el capítulo final del libro de Abramelin que habla de los cuadrados y de las fórmulas prácticas de Evocación, ya que es la rama menos importante del sistema. En cualquier caso, este tema particular alude a otros escritos mágicos que sí deseaba describir brevemente.

Estas obras, como, por ejemplo, La Magia Sagrada de Abramelin, están agotadas desgraciadamente y es prácticamente imposible conseguirlas excepto en el caso de tener acceso a un museo o a una buena biblioteca. Tengo intención de hablar de ellas porque tratan de la rama de la Magia que está en oposición con la Invocación y relacionada con la Evocación y con el control de los espíritus planetarios y de los seres angélicos. Sin embargo, quiero advertir al lector y llamarle la atención sobre el punto: el método de Abramelin es el mejor. Primero se debe llegar al Conocimiento y la Conversación con el Santo Ángel de la Guarda y después vienen las Evocaciones. Y menciono esto para que el lector pueda estar enterado de toda la fórmula, aunque no voy a reproducir muchas de las instrucciones prácticas. Los libros a que me voy a referir son: La Clave de Salomón el Rey, El Goetia o La Clave Menor de Salomón el Rey y El Libro del Ángel Ratziel. Este último, por desgracia, nunca se ha traducido de hebreo a inglés. Por supuesto, el Rey Salomón, el modelo más elevado de erudición y sabiduría de todos los tiempos, es la figura a la que los autores desconocidos de estas obras atribuyen sus propias composiciones para que sean más impresionantes y parezcan más autorizadas. Este fraude evidente no supone ninguna diferencia porque si el sistema es práctico, entonces Salomón es un gancho tan bueno o tan malo para colgar el discurso mágico y las instrucciones como, por ejemplo, un hipotético no-ser como Yosel ben Mordecai.

Además, supone una cierta abnegación del ego del autor el hecho de omitir su nombre y que toda la fama de su trabajo sea para otro individuo. Los libros y el sistema mágico que contienen es el asunto de interés; quien fuera el autor no tiene ninguna importancia.

La necesidad de los ritos de Evocación es simple. Aunque el objetivo supremo del Mago es el Conocimiento del Yo Más Elevado y aunque desear otra cosa que no sea eso es Magia Negra, a veces es necesario reorganizar tanto los materiales como el escenario de las Operaciones, lo mismo que hacer preparativos para mejorar el *Ruach* que se va a ofrecer en sacrificio al Bien Amado. Estos preparativos varían, evidentemente, según los diferentes individuos y los distintos momentos. Como se va a renunciar al Ruach y se va a inmolar en el altar del sacrificio como una ofrenda al Más Elevado y como parecería una roñosería y una falta de devoción sacrificar una víctima maculada, algunos Teúrgos pueden necesitar para lograr su objetivo prácticas que para otros serían completamente innecesarias. Por ejemplo, un estudiante puede tener mala memoria, lo que le estorbará a la hora de recordar la Visión y el Perfume; otro puede ser incapaz de responder a ciertos estímulos emocionales y puede haber un tercero que tenga que cargar con una actitud negativa sobre la vida, lo que se opone a la intensa generosidad y el fecundo abandono de la Naturaleza. En estos casos, la tarea mágica inmediata es perfeccionar el vehículo a través del cual se manifestará el Santo Ángel de la Guarda. Si el elixir de la vida y la ambrosía de los Altos Dioses se vierte en una copa rota o sucia, será en vano y hay que buscar el remedio adecuado para paliar esas deficiencias. Cuando se produce la rendición final del Ego en el matrimonio místico con el bien Amado, y el Ego se inmola en el altar, ningún feo complejo debe desfigurar el embeleso del éxtasis espiritual de la unión ni debe ser deficiente la víctima del sacrificio en nada que les sea grato a los Dioses ni debe haber nada que obstaculice el crecimiento y la vida de la flor dorada dentro de su alma. Así que es preciso retrasar un poco la Operación con el Santo Ángel de la Guarda para instruir a la Novia sobre sus obligaciones con el Hijo del Rey. Es decir, que al principio se tiene que dedicar a las Evocaciones del Goetia, no a la Magia de la Luz.

Puede haber varias partes de la mente y del alma que estén defectuosas y que se precise un esfuerzo mágico especial para estimularlas y repararlas. Siempre y cuando los métodos seculares corrientes hayas demostrado que no sirven. En estos casos, está permitido y es legítimo dedicar la atención a los ritos de la Evocación de forma que, por su mediación, todas las facultades del individuo reanuden su funcionamiento completo y normal. Se puede necesitar evocar, por ejemplo, a algunos de los entes de que constan las Setenta y Dos Jerarquías mencionadas en *La Clave Menor de Salomón el Rey* para intensificar las facultades emocionales tales como la razón, la lógica, la memoria o cualquier otro departamento del pensamiento o de la mente. Por lo tanto, cuando el *Goetia* afirma que el espíritu llamado "Foras" enseña "el arte de la lógica y de la ética", lo que quiere decir es que, si se estimula un cierto aspecto de la mente a consecuencia de un tipo especial de magia, se mejoran las facultades lógicas.

Me gustaría llamar la atención sobre una hipótesis mágica que legitima el uso continuado de la evocación de seres planetarios y angélicos antes del Conocimiento y de la Conversación con el Santo Ángel de la Guarda. Asegura que la finalidad de las artes de la Evocación debe ser rellenar los huecos de la escalera por la que tiene que subir el alma hasta las alturas del cielo. Por medio de este método, el Teúrgo adquiere una sólida base para construir su pirámide de logros. Es inútil, añade el que propone el sistema, contemplar un edificio tan elevado como el vértice de una pirámide que se pierde entre las nubes si los cimientos no están firmemente establecidos bajo el suelo y le sirven de base inquebrantables al espíritu del que aspira. Si la aspiración del alma es pura, sus motivos son limpios y no la manchan los deseos egoístas de poder, entonces al Mago no le hará ningún daño su búsqueda de la técnica de la Evocación siempre y cuando, evidentemente, tome las precauciones habituales de realizar los destierros y consagrar tanto el Círculo como el Triángulo. Pero con este método, se dice, el Mago imita al trabajo y el progreso de la Naturaleza.

En ella, su guía y modelo, puede ver que no existe ningún paso brusco, que cualquier madurez requiere largos preliminares o preparativos de algún tipo; todo se desarrolla gradual, armoniosa y ordenadamente, paso a paso, con cuidado y gradaciones. Esta armonía, este orden son los que pretende aplicar a su propio trabajo. Debe comenzar éste por la parte de abajo de la superestructura y construir cada ladrillo que vaya a incorporar a la pirámide con el mayor cuidado, celo y devoción; debe colocar una capa tras otra, sin pasar por alto ni un solo nivel. Gradualmente, a medida que avanza la ancha base piramidal de logros y se eleva hacia arriba asentada en firmes cimientos, asegurada por las evocaciones y sostenida por su aspiración, tiende a descartar las cosas más pequeñas, ya que su necesidad es menos evidente, y se va haciendo cada vez más devoto hasta que sus esfuerzos se desbordan en el logro supremo. En este caso, el logro está asentado sobre una sólida base; no se ha edificado sobre arenas movedizas algo que un simple soplo de aire puede echar por tierra. Las raíces del Conocimiento y la Conversación están en el espíritu y en el cuerpo de todo el ser y no existe ningún peligro de que una iluminación le obsesione con una idea fanática o que perturbe el equilibrio de su mente.

No es difícil encontrar la razón de los poderes que concede la Evolución, solamente hay que echarle un ojo a la psicología patológica por un momento. El fenómeno de la Evocación se puede comparar a una ligera neurosis o a un complejo presente en nuestra mente y nos encontramos incapaces de eliminarla, de deshacernos de ella a menos que, de alguna forma, podamos definirla claramente y averiguar su causa. Este conocimiento le da una forma definida, precisa y racional y, entonces podemos enfrentarnos a ella francamente y desterrarla de la mente para siempre, ya que es un impulso que nos persigue y nos causa problemas. El psicoanalista no puede ayudar a ningún paciente neurótico grave hasta que éste investiga en su Inconsciente, por medio de su técnica, y descubre la causa de que existan los conflictos típicos de estas neurosis. Este examen del contenido de la mente o una parte de la mente y la memoria le proporciona claridad y coherencia a la causa neurótica subyacente y el paciente, una vez que ha visto claramente la forma y la causa de la psicosis evocada, es capaz de desterrarla, de hacer que se desvanezca. Mientras el complejo sea un impulso inconsciente oculto, es decir, posea la fuerza suficiente para desbaratar la unidad consciente, uno no se puede enfrentar a él. Este razonamiento se puede extender al aspecto Goetia de la Magia, la Evocación de los Espíritus.

Mientras que en el interior del Mago existan ocultos, incontrolados y desconocidos estos poderes subconscientes o espíritus que le confieren la perfección a cualquier facultad consciente, el Mago es incapaz de enfrentarse con ellos, examinarlos y desarrollarlos, modificar unos y desterrar a otros del campo de la conciencia. Antes de que se les pueda utilizar, deben tomar forma. Sin embargo, por medio de un programa de Evocación, se puede convocar a los espíritus o poderes subconscientes de las profundidades y, al darles forma visible en el Triángulo de la Manifestación, se pueden controlar usando el sistema mnemotécnico de los símbolos trascendentales y poner bajo el dominio de la voluntad espiritualizada del Teúrgo.

Pero mientras sean intangibles y no tengan forma, no se puede tener con ellos las relaciones adecuadas. Solamente al darles apariencia visible, por medio de las partículas de incienso, y evocándoles en el interior del Triángulo Mágico, el Mago puede dominarlos y hacer con ellos lo que desee. La teoría subjetiva que se utiliza aquí es muy práctica porque proporciona una explicación que se entiende fácilmente del fenómeno de la Evocación. Porque los espíritus se pueden conectar debidamente al contenido-idea o al subconsciente-pensamiento-contenido de la mente y funcionar sin que se puedan ni ver ni oír y sin forma en los oscuros abismos de la mente. Al otorgarles forma tangible por medio de la imaginación que entra en una prodigiosa actividad debido al proceso de Evocación, el Mago puede sojuzgar a la horda de indisciplinados pensamientos, pasiones y recuerdos, es decir, concederle forma y orden a la jerarquía de los espíritus y subordinar a su Voluntad la riqueza de su conocimiento y energía. Ésta es la razón y la necesidad de las Evocaciones y por eso se lleva a cabo antes de haber conseguido el Conocimiento y la Conversación con el Santo Ángel de la Guarda, que es el ritual supremo y más importante de la Magia.

Esta base lógica nos proporciona una definición de las dos divisiones principales de la Magia y también una clasificación inequívoca de la jerarquía de los entes espirituales. La Invocación significa, sobre todas las cosas, la *llamada al interior* del Círculo de la esfera humana de la conciencia (que es la definición del Círculo Mágico) a un Dios o al Santo Ángel de la Guarda. En esta forma de Magia más elevada, no se necesita triángulo exterior porque el Mago está deseoso de confundir su propia vida y rendir todo su ser con la vida más grande de un Dios. El Triángulo implica manifestación y dualidad, la separación de un ser más inferior del Teúrgo. En la Invocación, la dualidad es una maldición absoluta. La Evocación, por otro lado, es el conjuro deliberado o la *convocatoria* a un ente incompleto o inferior al interior del Triángulo de Manifestación, que está situado fuera de la circunferencia del Círculo. La definición de las dos figuras fundamentales es muy importante y útil y creo que se debe recordar siempre.

El Círculo es la esfera de la conciencia; uno, integral y completo. El Triángulo representa manifestación y separación y en él puede ver la luz un ser de la oscuridad venido de los últimos confines del círculo interior. Se puede suponer que un Dios será una idea completa y armoniosa; coherente y absoluta en el interior de su propia esfera; un Macrocosmos al cual el Mago, que es un microcosmos, se une en el interior de los límites protegidos del Círculo. Por otro lado, un espíritu o una inteligencia es un ser inferior y, aunque por definición es una fuerza de la Naturaleza semiinteligente, no es completo ni está bien desarrollado y su conciencia es limitada y partitiva. En el caso de la Evocación, se evoca al espíritu al interior de un Triángulo limitado y protegido por nombres divinos, situado en el exterior del Círculo consagrado y el Mago, en el interior del Círculo, es para el espíritu un Macrocosmos y un ser superior. De la misma manera que en la Invocación de un Dios la conciencia humana fluye como una oleada extática de la luz y de la vida divinas, el Teúrgo es como un Dios y el que le da energía al espíritu. En resumen, la finalidad de la evocación es que destaque la parte del alma humana que tenga deficiencias en alguna cualidad importante. Una vez que el poder de la imaginación y de la voluntad le han dado cuerpo y forma y que, usando una metáfora, el sol le ha dado calor y sustento y se la ha regado, entonces puede crecer y florecer. La técnica consiste en la asimilación de un espíritu en particular por la conciencia del Teúrgo. No hay amor ni rendición, como en el caso de la Invocación a Dios, sino una orden superior y un además imperioso de la Voluntad. Por medio de esta asimilación se sana la herida de Amfortas, se remedia la deficiencia y se estimula el alma del Teúrgo de una forma especial que depende de la naturaleza del espíritu.

El primero de los tres libros que tratan de la Evocación y que me propongo comentar es La Clave de Salomón, el Rey. Este libro, con mucho el más famoso de todos los libros de inspiración mágica, fue traducido al inglés de textos latinos y franceses por S.L. MacGregor Mathers en 1889. éste, por lo que sé, era muy experto y tenía mucho éxito en la utilización del método y, para uso de sus estudiantes, adaptó un resumen científico que cubre todas las ramas del proceso de Evocación. En opinión del traductor, la fuente y mina de este trabajo es la Magia Cabalística. En ella se debe buscar el origen de gran parte de la Magia Ceremonial de las épocas medievales cuando los mejores autores ocultistas y practicantes de la Magia consideraron que La Clave era una obra muy autorizada. Es más que probable que le sirviera de dirección y que le proporcionara a Eliphas Levi muchos de los datos sobre los que se basa su Magia Trascendental; para cualquiera que haya estudiado a Levi cuidadosamente es evidente que 'La Clave de Salomón, el Rey' debió ser un texto principal de estudio y de práctica. Aunque no lo reconoce abiertamente, se pueden encontrar en su obra floridos comentarios sobre las Clavículas del Rey Salomón. En su obra Ritual de Magia Trascendental cita una invocación que atribuye a Salomón. Este ritual guarda un cierto parecido, aunque no es exacto, por lo que se refiere a la construcción y tendencia, con la primera conjuración de la Clave, reproducida en el último capítulo de esta obra. La Clave en conjunto, con la excepción de algunos capítulos realmente despreciables que se dedican a la lascivia animal de los ignorantes depravados y que, posiblemente son interpolaciones posteriores en el texto, es uno de los sistemas más prácticos de Magia técnica que existen. Su interés fundamental reside en la Evocación de los espíritus planetarios.

Se ha planteado varias veces la oscura cuestión de si, en realidad, hubo un original hebreo, y tanto P. Christian en su *Histoire de la Magie*, como S.L. MacGregor Mathers son de la opinión que, si existió un documento a partir del cual se hicieron las versiones latina y francesa, este documento se ha perdido. Waite se inclina a dudar que existiera un texto hebreo y otros escritores escépticos creen que la mención a Salomón y a un autor hebreo es simplemente un recurso literario medieval para darle mayor autoridad ante las mentes crédulas, sea cual sea el mérito y la validez del libro. Sin embargo, en años recientes, el doctor Herman Gollancsz descubrió un manuscrito hebreo y, en 1914, la Oxford University Press hizo una edición facsímil. Después de un examen de este libro, publicado con el título de *Sepher Maphteah Shelomo*, que es la traducción al hebreo de *El Libro de la Clave de Salomón*, no puedo admitir que haya una conexión necesariamente entre los dos, a pesar de que la traducción de la obra inglesa lleve el mismo título. Los contenidos son bastante diferentes.

El sistema mágico que se expone en 'La Clave de Salomón, el Rey' es extremadamente objetivo y se basa en la existencia, independiente de la propia conciencia de uno, de los Dioses o Ángeles que habitan en los planetas. Su raison d'être es el postulado de que el hecho de que les invoque el hombre es una posibilidad clara de que se pueden someter a la voluntad soberana de aquél. La filosofía mágica postula la existencia de un ente espiritual que es el alma o nómenon que se esconde tras la corteza visible de cada planeta. Es el regente o el guardián, de la misma forma que el alma en el hombre es la realidad metafísica que funciona en las profundidades de su ser. Ésta es, desde luego, la opinión objetiva y, en el desarrollo de esta teoría, los antiguos sistemas atribuían a los Dioses de los Planetas jerarquías de espíritus inferiores, inteligencias y elementos que eran los administradores del movimiento celestial y de la actividad.

En uno de los capítulos anteriores se incluye una tabla de clasificación de estos entes. Todo el mundo sabe que los días de la semana tienen un significado astrológico y que el domingo es el día del Sol, lunes de la Luna, sábado de Saturno, etc. Debido a esta organización, como enseña la Astrología, en un cierto día predomina la influencia de un planeta dado y su Regente y ese día es más poderosa que cualquier otro. Esta clasificación se lleva más lejos todavía en *La Clave* y los Magos medievales concibieron sistemáticamente que ciertas horas del día podían estar también bajo la influencia directa de los planetas. Por lo tanto, en *La Clave* se proporciona una lista global de las horas planetarias en las que se explica qué horas particulares de los siete días de la semana se atribuyen a qué planetas y los nombres de los Ángeles que son los gobernadores en el curso de esa hora.

Por lo tanto, para que sea efectiva la evocación al gobernador de un planeta, a su espíritu o inteligencia, la ceremonia debe tener lugar no sólo el día adecuado de la semana, como, por ejemplo, el miércoles a Mercurio, sino también la hora correcta. Como en el Árbol de la Vida se atribuye Mercurio al Octavo Sephirah, su número significativo es ocho. La hora adecuada sería, en consecuencia, las ocho que, según la tabla, recibe el nombre de Tafrac y es peculiarmente susceptible a las cosas Mercuriales. A las ocho horas del día de Mercurio, que es el miércoles, utilizando las hierbas, inciensos, colores, sellos, luces, formas y nombres divinos que estén en consonancia con la naturaleza tradicional de Mercurio, el Mago puede estimular más fácilmente la creatividad de la Imaginación y evocar bien de su propia mente o bien de la Luz Astral, la idea o el espíritu que pertenezca a ese grado de la jerarquía denominada Mercurio. Una vez escritos los conjuros apropiados la ceremonia ha concluido. El Mago, cubriéndose astralmente con la forma del Dios al que se atribuye el mismo Sephirah del cual Mercurio es una correspondencia –pero no uniéndose con la forma, en caso de que sólo se requiera un espíritu o una inteligencia- y dirigiendo una poderosa corriente de fuerza-de-Voluntad, invoca al Dios, suplica al Arcángel y conjura al Ángel para que obliguen al ente espiritual adecuado para que se manifieste en el exterior del Círculo, en el Triángulo de Arte consagrado de acuerdo con los sellos y otros símbolos empleados. Aunque esta técnica no viene explicada totalmente en La Clave, la experiencia y la tradición demuestran que los métodos egipcios armonizan muy bien con el cabalístico de La Clave y favorecen más que se produzcan los resultados apetecidos.

Hay capítulos en el libro en los que se elabora cuidadosamente las cualidades esenciales de los planetas y las diferentes operaciones que pertenecen a uno u otro; todas estas instrucciones vienen complementadas con el consejo fundamental de realizar cualquier operación cuando la Luna está en creciente, es decir, en los días comprendidos entre su nacimiento y la fase de luna llena. Así, la evocación de las fuerzas de Marte, en los días y horas adecuados, confieren coraje, energía y fuerza de voluntad, mientras que los momentos apropiados para el Sol, Venus y Júpiter son adecuados para operaciones de amor, bondad e invisibilidad. Las operaciones destinadas a conseguir la elocuencia, el conocimiento científico, el don de la profecía y la capacidad de adivinación caen dentro de la esfera de Mercurio, según afirma la astrología. En la obra *El Mago* vienen enumerados los Ángeles relacionados con los Doce signos del Zodíaco y los momentos más propicios para evocarlos serán el día y la hora del planeta que rige el signo. El método exacto para construir el Círculo Mágico viene ampliamente explicado y también la forma en que se debe consagrar. Debo añadir que aunque *La Clave* afirma que hay que trazar el Círculo en la tierra con el cuchillo mágico, el Teúrgo moderno puede dibujarlo, con los colores adecuados, en un trozo de lienzo virgen o en el suelo de su Templo, sea de baldosín, parqué o linóleum, después de trazarlo en el aire con la espada o con la vara.

Una de las cosas que hacen de *La Clave* una de las obras mágicas más importantes y única es que proporciona excelentes ilustraciones de los Pentacles y sellos adecuados para cada uno de los siete planetas, necesidad de usar Lamen y sigillae durante las ceremonias y también muestra cómo se deben construir. Cuando la Luna está en un signo de aire o de tierra es el momento más propicio para fabricar los Pentacles y los sellos. El Mago debe tener, si es posible, una cámara especial en la que pueda aislarse para, después de realizar la consagración y las subfumigaciones de rigor, construir los Pentacles bien de metal, bien de papel limpio y sin usar. "Estos Pentacles se suelen hacer del metal más adecuado para la naturaleza del Planeta ... Para Saturno, Plomo; para Júpiter, Estaño; para Marte, Hierro; para el Sol, Oro; para Venus, Cobre; para Mercurio, una mezcla de metales; y para la Luna, Plata. También se pueden hacer con papel Virgen exorcizado escribiendo con los colores que adopta cada Planeta, según las reglas que se han fijado en los capítulos pertinentes y según el Planeta con el que el Pentacle tiene afinidad. Es decir, para Saturno es apropiado el color Negro; para Júpiter, el Azul Celeste; para Marte, el Rojo; para el Sol, Oro, Amarillo o Amarillo Limón; para Venus, el Verde; para Mercurio, los Colores Mezclados (según las mejores tradiciones cabalísticas, Naranja); para la Luna, Plata o el color de Tierra de Plata".

Se da una serie parecida de reglas relacionadas con los ropajes que deben llevar durante la ceremonia el Maestro de Arte y sus Asistentes. Cada uno de los instrumentos que se van a usar -la vara, la espada, la daga, etc., y los accesorios, tales como incienso, pergamino para los sellos, cera para los pentacles o talismanes y las cubiertas de seda para los sigillae- debe ser cuidadosamente exorcizado para purificarlo y, después, debe consagrarse al trabajo en cuestión. En resumen, este sistema es un método muy completo y de varias invocaciones y conjuraciones que tienen como resultado la apariencia visible del espíritu al que se ha invocado; con un poco de inventiva, el Mago puede utilizar este esquema para casi todo. La evolución de la Operación se puede resumir de la siguiente forma: en primer lugar, se tienen que consagrar las armas y los instrumentos y construir el Círculo. Después de un destierro concienzudo, el Mago debe pronunciar una Oración o Invocación al Señor del Universo o al Yo Más Elevado para darle legitimidad a la Operación. En el capítulo final de este libro vienen algunos ejemplos. Una vez hecho esto, se debe asumir astralmente la forma del Dios, de tal manera que la Máscara cubra completamente al Mago en la Imaginación, aunque no hace falta que llegue al punto de la identificación. Debe seguir una conjuración general en la que se recibe la autoridad por la cual trabaja el Mago y en la que se deben enumerar los poderes que, en el pasado, les han producido buenos resultados a otros Magos.

En este punto, la consciencia del Mago debe haber empezado a exaltarse después de quemar el incienso y debido a la psicología de las vestiduras, al lirismo y al intoxicante valor de la invocación, con su larga lista de reverberantes nombres bárbaros y la enumeración de prodigios, órdenes e imprecaciones, además del efecto desconcertante de las luces, las figuras y los sellos.

| Núm. | Colores  | Plantas                        | Piedras preciosas                | Perfumes            | Metales      | Nombres<br>divinos     |
|------|----------|--------------------------------|----------------------------------|---------------------|--------------|------------------------|
| 1    | Blanco   | Almendro en Flor               | Diamante                         | Ámbar Gris          |              | Eheieh                 |
| 2    | Gris     | Amaranta                       | Rubí Estrella,<br>Turquesa       | Musgo               |              | Jehová                 |
| 3    | Negro    | Ciprés, Amapola                | Zafiro Estrella,<br>Perla        | Mirra               | Plomo        | Jehová Eloim           |
| 4    | Azul     | Olivo, Trébol                  | Amatista, Zafiro                 | Cedro               | Estaño       | El                     |
| 5    | Rojo     | Roble, Nuez,<br>Vómica, Ortiga | Rubí                             | Tabaco              | Hierro       | Elohim<br>Gibor        |
| 6    | Amarillo | Acacia, Laurel,<br>Viña        | Topacio, Diamante amarillo       | Incienso            | Oro          | Jehová Eloh<br>ve Däas |
| 7    | Verde    | Rosa                           | Esmeralda,<br>Sándalo, Rosa Roja | Benjamín            | Cobre        | Jehová<br>Tsavoös      |
| 8    | Naranja  | Moly, Anhal,<br>Lewinii        | Ópalo, espec. de<br>Fuego        | Storax              | Mercuri<br>o | Elohim<br>Tsavoös      |
| 9    | Morado   | Manyam,<br>Damiana, Yohimba    | Cuarzo                           | Jazmín,<br>Ginseng  | Plata        | Shaddai El<br>Chai     |
| 10   | Mezcla   | Sauce, Lirio,<br>Hiedra        | Cristal de Roca                  | Orégano de<br>Creta |              | Adonai<br>Melech       |

El clímax de la operación, la manifestación del espíritu tiene lugar casi automáticamente. *La Clave de Salomón* proporciona más o menos la evolución correcta y, cuando el espíritu ha aparecido en forma visible y ha obedecido al Mago, se debe recitar el Permiso para Salir y el Ritual de Destierro para cerrar la ceremonia.

En la obra de Francis Barret *El Mago* (que se ha descubierto que es casi una copia palabra por palabra de Agrippa), hay un par de páginas que le pueden ser útiles al Mago, ya que en ellas se explica el proceso de consagración y de preparación. Y no sólo eso, sino que también se bosqueja uno de los secretos de la composición de los rituales, el de la conmemoración. Escribe:

"Por lo tanto, cuando consagres cualquier Zona del Círculo debes emplear la plegaria de Salomón que se usaba en la dedicación y consagración del Templo. Asimismo, debes bendecir el lugar rociando agua bendita, con subfumigaciones y conmemorar la bendición de los santos misterios tales como: la santificación del trono de Dios, del Monte Sinaí, del Tabernáculo de la Alianza, del Santo de los Santos y del Templo de Jerusalén. También, la santificación del Monte Gólgota por la crucifixión de Cristo; la santificación del Templo de Cristo; del Monte Tabor por la transfiguración y la ascensión de Cristo, etc. E invocar los nombres divinos relacionados con esto; es decir, el lugar de Dios, el trono de Dios, la silla de Dios, el Tabernáculo de Dios, el altar de Dios, la habitación de Dios y los nombres divinos de este tipo, que se escribirán alrededor del Círculo o lugar que se desea consagrar".

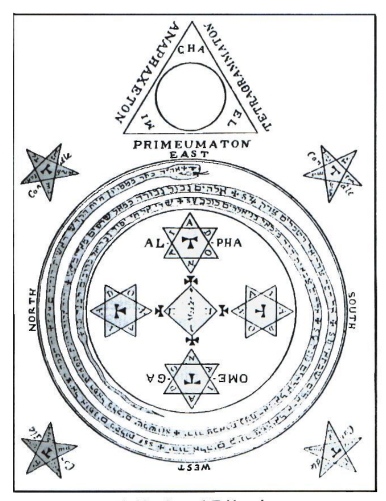
"Y en la consagración de instrumentos y de todas las cosas que se emplean en este arte, debes proceder de la misma manera, rociando con agua bendita, fumigando y ungiendo con aceite sagrado, sellando con un sello sagrado, bendiciéndolo con oraciones y conmemorando cosas sagradas extraídas de las Sagradas Escrituras, recitando nombres divinos que son agradables a las cosas que hay que consagrar. Por ejemplo, en la consagración de la espada, podemos recordar el siguiente

pasaje del Evangelio: "El que tenga dos capas ...", etc., y que en el libro segundo de los Macabeos se dice que una espada le fue divina y misteriosamente enviada a Judas Macabeo; y cosas parecidas que aparecen en los profetas como "toma una espada de doble filo ...". y, de la misma manera, consagrarás experimentos y libros y todas las cosas parecidas como escritos, dibujos, etc.: rociando, perfumando, ungiendo, sellando, bendiciendo, con santas conmemoraciones, y trayendo a la memoria la santificación de los misterios. Lo mismo que las Tablas de los Diez Mandamientos que Dios le entregó a Moisés en el Monte Sinaí, la santificación del Antiguo y el Nuevo Testamento, los profetas, las Escrituras que fueron promulgadas por el Espíritu Santo; y, una vez más, hay que mencionar los nombres divinos que sean más convenientes, como, por ejemplo, el testamento de Dios, el libro de Dios, el libro de la vida, el conocimiento de Dios, la sabiduría de Dios y otros. Y con este tipo de ritos se realiza la consagración personal ...

"Se debe observar que los *votos*, las *obligaciones* y los *sacrificios* tienen poder para consagrar; real y personal. Y existen convenciones entre esos nombres con que están hechos y nosotros que los hacemos, adhiriéndonos fuertemente a nuestros deseos y a los efectos que deseamos, lo mismo que cuando sacrificamos con ciertos nombres o cosas; lo mismo que las fumigaciones, unciones, anillos, imágenes y espejos; y otras cosas menos materiales como caracteres, sellos, pentacles, encantamientos, oraciones, dibujos y Escrituras de las que hemos hablado ampliamente".

La Clave Menor de Salomón, el Rey o El Goetia (palabra que probablemente deriva de una raíz que significa "aullar" o "gemir" y que posiblemente hace referencia a la técnica de los nombres bárbaros, una característica de las invocaciones del libro) ofrece una descripción minuciosa de los Setenta y Dos espíritus o jerarquías que, según la tradición, Salomón evocaba y dominaba. Por medio de ellos, Salomón consiguió la sabiduría superlativa y el conocimiento espiritual que, de acuerdo con la leyenda, poseía. Al abrir el libro, y en forma de poema, nos encontramos con una definición de la Magia en los siguientes términos: "La Magia es el Más Elevado, el Más Absoluto y Más Divino Conocimiento de la Filosofía Natural y sus trabajos y hermosas operaciones son avanzados debido al correcto entendimiento del interior y la virtud oculta de las cosas. De manera que si se aplican los agentes auténticos a los Pacientes apropiados se producen efectos extraños y admirables. Y, por consiguiente, los Magos son investigadores de la Naturaleza profundos y diligentes. Ellos, a causa de su habilidad, saben cómo anticipar un efecto, lo que al vulgo le parecería un milagro."

No estoy de acuerdo con Waite y con su opinión de que El Goetia tiene que ver con la Magia Negra. Mi juicio es que Waite se inclina a considerar Magia Negra cualquier método técnico que predomine en el exterior del ámbito consagrado de su propia organización. El sistema que esboza Barrett en la sección de este libro, que lleva el título Magia Ceremonial, está basado, en realidad, en La Clave, en el libro que estamos comentando ahora y en la obra de Agrippa De Oculta Philosophia. Varios de los rituales que incluye están tomados palabra por palabra y solamente con algunas alteraciones mínimas y pocas adiciones de El Goetia. Aunque es difícil competir con Abramelin en punto de sublimidad y fuerza de concepción espiritual, El Goetia es, sin embargo, un sistema fácil de entender y de poner en práctica. Porque en él tampoco se carga al Mago con exigencias fantásticas tales como sangre de murciélago, calaveras parricidas y corderos o cabritos vírgenes. Todo lo que el Mago debe hacer para conseguir el éxito es observar unas pocas reglas más o menos elementales. Como requisitos mágicos previos a las Evocaciones, debe poseer el siguiente equipo: una Vara o Espada, un Cáliz y una túnica o bata larga de lino blanco con la que trabajará; asimismo, debe contar con diversos mantos o casullas de distintos colores, según el tipo de operación y la naturaleza del Espíritu que se va a conjurar. Como siempre, debe haber un Incensario con el incienso especial y el aceite de ungir para la consagración; y cualquier talismán o sello que quiera cargar el Mago. Hay luego instrucciones sobre la naturaleza del Círculo Mágico y de su compañero el Triángulo: dimensiones, colores, inscripciones y nombres divinos que se deben usar como protección y se deben pintar en color tanto alrededor del Círculo como del Triángulo. En la página siguiente se puede ver una reproducción de uno de los tipos de Círculo y Triángulo que recomienda El Goetia.



El Círculo y el Triángulo

Las palabras en hebreo que se ven alrededor del Círculo son los nombres del Sephiros con las atribuciones planetarias, los Nombres Divinos, los Arcángeles y los Coros Angélicos adecuados.

La mayor parte del libro es una minuciosa descripción de los Espíritus y de sus jerarquías. Las Setenta y Dos jerarquías vienen clasificadas en distintos grados: Reves, Duques, Príncipes, Marqueses, etc., que tienen naturalezas buenas, malas e indiferentes. Tienen su función particular en la economía de la Naturaleza, una tarea específica que desempeñar y cuando se las evoca y el Invocador las controla, sus símbolos confieren una cierta facultad, un poder o tipo de conocimiento como se ha explicado antes. Se pueden emplear varios métodos para clasificarlas ya que su número se puede distribuir entre los Cuatro elementos, referir a los Siete Planetas o a los Doce Signos del Zodíaco. Los sellos de extraña apariencia que proporciona El Goetia y que representan las firmas de los Espíritus deben estar sobre el pecho del Mago durante la ceremonia, en la parte de atrás del Pentagrama grabado sobre un lamen de metal según el rango, dignidad y carácter del Espíritu al que se convoca para que tome apariencia visible. O sea, el sigil de un Rey de Espíritus debe estar grabado sobre un lamen de oro; el de un Duque debe estar sobre cobre; el de un Príncipe sobre estaño mientras que el lamen para la evocación de un Marqués será de plata. Con este método, los caracteres de los espíritus quedan claros por los materiales de los metales que se emplean en la construcción de los lamen. Los Reyes tienen dignidad Solar; los Duques son Venusianos; los Príncipes, Jupiterianos y los Marqueses pertenecen a la Luna.

Para la conjuración de los espíritus hay que observar épocas y ocasiones especiales ya que "conocerás y observarás la Edad de la Luna por tu trabajo. Los mejores días son cuando la Luna tiene 2, 4, 6, 8, 10 y 12 días de edad, como dijo Salomón. Los otros días no dejan beneficios".

Continúa la exposición según la cual los Reyes "se pueden dominar de 9 a 12 de la mañana y desde las 3 hasta la puesta del sol; los Marqueses, desde las 3 de la tarde hasta las 9 de la noche y desde las 9 de la noche hasta el amanecer; los Duques, desde el amanecer hasta el mediodía con tiempo claro; los Prelados, a cualquier hora del día; los caballeros desde el alba hasta el amanecer o desde las 4 de la tarde hasta la puesta del sol; los Presidentes, en cualquier momento, excepto en el crepúsculo, por la noche, a menos que se invoque al Rey del que dependen; y los Condes o Condados a cualquier hora del día, sea en los Bosques o en cualquier otro lugar, donde los hombres no se reúnen o donde no hay ningún ruido".

Bajo el dominio de los Cuatro Grandes Soberanos o Reyes Elementales de los Cuatro Puntos Cardinales están estas jerarquías de setenta y dos espíritus. Están: Amaimón en el este; Corson en el oeste; Zimiar al norte y Göap al sur; y el Mago se debe enfrentar a un cuadrado cardinal específico con el Triángulo apuntando en la misma dirección, en consonancia con el Soberano del espíritu al que se va a invocar. No hay que suponer ni siquiera un momento que estos espíritus a que se refiere *El Goetia* sean simples elementos, espíritus naturales o fuerzas semiinteligentes que llevan la carga mecánica de la Naturaleza. Por el contrario, se ha afirmado que la mayoría de ellos tienen un gran séquito de subjerarquías o de espíritus elementales subordinados que les atienden. Podemos pensar que son los denominados reyes elementales cuya función en el orden natural de las cosas es solamente secundaria en el gobierno de los dioses planetarios principales o ángeles. Madame Blavatsky sugiere, en *La Doctrina Secreta*, que no hay que confundir de ninguna manera a los Reyes o Dioses de los seres elementales con los espíritus elementales, ciegos y brutales. A los últimos, como mucho, los utilizan los brillantes Dioses elementales como vehículos luminosos y como materiales para vestirse.

Por ejemplo, de acuerdo con la descripción de Paimón, él es quien enseña todas las artes, las ciencias y otras cosas secretas. "Puede descubrir en ti lo que es la Tierra y lo que contienen las aguas; y qué Mente es y dónde está; o cualquier otra cosa que tú desees saber. Da y confirma la dignidad. Hay que observarle hacia el oeste. Es la Orden de los Dominios. Tiene a sus órdenes doscientas legiones de espíritus, parte de ellos en la Orden de Ángeles y la otra parte de la Orden de Potentados". *El Goetia* también intenta describir la forma en que hace su aparición en el Triángulo de Arte donde se le evoca. Acompañándole en su manifestación visible "va ante él una Horda de Espíritus, como Hombres con Trompetas y Címbalos y otros instrumentos musicales". Otro ente menor es Botis que es al mismo tiempo Presidente y Conde de Espíritus y cuando se le evoca "dice las cosas Pasadas y Por Pasar y reconcilia a Amigos y Enemigos. Manda sobre sesenta legiones de Espíritus". Para mencionar un jerarca más hablaremos de Bifrons, un Conde cuya tarea es familiarizarnos con la Astrología, la Geometría y otras Artes y Ciencias y conoce también las Virtudes de las piedras y maderas preciosas; tiene a sus órdenes sesenta legiones de Espíritus.

Entre los numerosos sellos que hay en este libro de instrucción mágica, tenemos un Pentagrama que usaremos de sigil durante cualquier Operación mágica, ya que su finalidad es proteger al Mago de los espíritus peligrosos y devolverle la confianza en el poder de la Voluntad. La ilustración que está al principio, lámina III, nos proporciona el diseño de esta figura. El Mago la debe llevar en el pecho como un lamen; en la parte de atrás va el Sello del espíritu que se va a evocar. En distintas fases de una ceremonia, se debe tomar este sigil con la mano y levantarlo hacia los puntos cardinales mientras el Mago recita una petición para que los Espíritus rindan obediencia a los sigils inscritos en el Pentagrama. Además, *El Goetia* incluye un Hexagrama que se debe dibujar en un pergamino de piel de carnero y que se llevará en la camisa del manto o de la casulla corta. Según las instrucciones que acompañan al diseño, esta figura se debe cubrir con un paño de fino lino, blanco y puro, y "hay que enseñársela a los Espíritus cuando aparezcan para obligarlos a tomar forma humana y ser obedientes. El Hexágono está reproducido a todo color al principio, lámina IV.

Menos conocido para los estudiantes de Magia de la actualidad, sobre todo porque no se ha traducido al inglés, *El Libro del Ángel Ratziel*.

Los judíos, durante los últimos doscientos años, lo han considerado un fideicomiso sagrado y todavía hoy los miembros de una secta corrupta cuasimística llamados los *Chassidim*—que en un principio incorporaban bellas enseñanzas espirituales y aspiraciones- lo siguen venerando. Uno de sus Rabinos ha informado al autor que, cuando un miembro de la Congregación cae enfermo, se le hace llegar inmediatamente un ejemplar al lecho del enfermo y debe colocarse bajo la almohada. El libro es una colección de escritos y visiones mágicos, no particularmente impresionantes, la mayoría de los cuales son bastante ordinarios, que se pretende que datan del Paraíso de Adán, aunque existen evidencias que nos permiten asegurar que por lo menos tres autores de fecha no tan remota contribuyeron individualmente a su contenido y que el conjunto fue sintetizado por una mano habilidosa. En una época, era fácil de encontrar aunque hoy en día no es tan sencillo hallar un ejemplar.

Como todos los nombres angélicos judíos, "Ratziel" es una palabra compuesta producida cuando se analiza la frase "El Ángel del Misterio" que se supone que es el divino autor de los misterios mágicos que fueron comunicados a Adán, el primero en recibir este conocimiento. Su tradición se ajusta casi exactamente a la leyenda de la ortodoxia cabalística: Una vez expulsado del Paraíso, al que no le permitía la entrada un Ángel que llevaba una espada de fuego, Adán en el exilio, le pasó el libro a su hijo, el cual se lo reveló a Enoc. Enoc se lo pasó a la siguiente generación de patriarcas hasta que, finalmente, como el lector puede imaginar, llegó a Salomón, el Rey, que de esta forma, adquirió todo conocimiento, sabiduría y riqueza.

El conjunto de la obra está dividido en tres partes, aunque hay suplementos más cortos que le proporcionan al lector complejas aunque ambiguas fórmulas para amuletos y algunos talismanes y encantaciones de aspecto bastante divertido. Se dedica mucho espacio al estudio de la Angeología, en el que han colaborado muchos escritores modernos, y al principio hay una advertencia relacionada con la evocación visible de estos ángeles. Las instrucciones varían dependiendo del día, hora, mes y estación.

Hacia el final del libro se encuentra una larga plegaria o invocación en la que se apostrofa a Dios de Rey de la típica forma hebrea y repasa todo el alfabeto cierto número de veces para describir sus atributos distintivos, todos los cuales son fases de algunas fuerzas y funciones especiales del universo. Como sistema de técnica mágica, la comparación es muy desfavorable respecto de los libros que hemos mencionado anteriormente por lo que se refiere al *modus operandi* y al tenor de escrito filosófico.

La primera parte del libro, que es la única que vamos a considerar aquí ya que las otras son comparables a El Goetia y a La Clave, ya descritas, es única por esta razón. Intenta describir toda la organización del cielo o los distintos estratos o planos de la Luz Astral. La esencia de la visión es una descripción del cielo al que Noé fue llevado por dos ángeles de aspecto imponente. No es nada impresionante ni añade nuevos conocimientos ni nuevas informaciones que ayuden a elucidar los que poseíamos anteriormente. Un cielo, el tercero, viene caracterizado po El Que Ve y es la casa de las almas o dioses internos del Sol y de las Estrellas. Al primero le atienden un sinnúmero de aves Fénix, que simbolizan la regeneración y la inmortalidad. A Noé le cuidaron cuatro ángeles y todas las noches le quitaban su corona para llevársela al Señor del Cielo; cuando, por la mañana, se la devolvían, ellos mismos se la colocaban sobre las sientes. En el cuarto cielo se veían cohortes de ángeles armados con espadas centelleantes para juzgar a la humanidad y a los mensajeros de las decisiones del Más Elevado. Estos espíritus armados cantaban y danzaban ante Dios acompañados por la música de címbalos. Al llegar al quinto cielo, la visión le revelaba a Noé que había cuatro órdenes diferentes de Guardianes que, aunque se acongojaban por los ángeles caídos, sus antiguos compañeros, cantaban continuamente y tocaban cuatro tipos distintos de trompetas en alabanza a Dios. En el sexto cielo había resplandecientes legiones de ángeles, más brillantes y espléndidos que el Sol cuando brilla con toda su fuerza. Había también arcángeles y, en este cielo, vio Noé cómo se ordenaban y planificaban todas las cosas y los prototipos de todas las cosas vivas y todas las almas de la humanidad.

En medio de esta gloriosa visión, vio siete criaturas arcangélicas, con seis alas cada una, que cantaban al unísono. El cielo más elevado se percibía como una luz ardiente, coronada de arcángeles y seres incorpóreos y en él estaba la faz de Dios iluminada por la luz celestial y que emitía chispas del fuego más puro.

Creo que se puede atribuir la omisión de ciertos preliminares como el Ritual del Destierro del Pentagrama a la gran cantidad de confusión que caracteriza a las visiones *amateur*; el resultado es que a pesar de la pureza de El Que Ve y de la elevación de su mente, la esfera de la percepción es invadida por cualquier ser que pase por las proximidades astrales. No siempre es una obsesión o una posesión elemental el fracaso en desterrar adecuadamente, pero cuando entes indispensables pasan sin que nada les moleste ante la visión interior no hay continuidad ni consistencia en la misma. Por lo tanto, al incluirlas en su relato, El Que Ve, quizá temeroso de fiarse de su propia capacidad en estos temas, describe la visión junto con las cosas no esenciales. Y es así en un cierto número de casos; solamente cuando la esfera astral es inusualmente clara y radiante, con una luz espiritual a través de la cual ningún ente astral *se atrevería* a entrar a no ser que fuera con el permiso de El Que Ve solamente, repetimos, en ese caso se puede prescindir del destierro protector preliminar.

Existe otro tema de importancia aleccionadora que debemos mencionar para el caso de que el lector desee comprobar estas cosas. Existe un gran peligro en utilizar los sellos y sigils que vienen en obras tales como El Libro de Ratziel y El Mago especialmente debido a los enormes errores y erratas de imprenta en hebreo, que se han conservado. Si son accidentales o se deben a la ignorancia de los copistas, no lo sabemos. No es difícil darse cuenta de que, si el objetivo de un sello es producir una tensión en la Luz Astral a la que responda el ente que deseamos, entonces un error en la inscripción textual producirá un error similar en el tipo de corriente astral. La consecuencia es que el efecto será muy diferente del que se buscaba, incluso peligroso. Se requiere, por encima de todo, conocimiento y capacidad para distinguir cuándo existe un error y saber corregirlo. A riesgo de hacerle al lector odiosas las advertencias, debo repetir que es indispensable el conocimiento de la Cábala para la práctica de la Magia. Deben conocerse Gematria, Notariquon y Temurah, los tres métodos que tratan del uso esotérico de los números; asimismo el aspecto de la filosofía que trata del simbolismo de las letras hebreas, el alfabeto mágico de símbolos, nombres, números e ideas relacionadas con los Treinta y Dos Senderos de la Sabiduría. Aunque existe una multitud de burdos errores en los sigillae y en los grabados hebreos que Barrett utiliza, sin embargo, el texto impreso en inglés está bastante cuidado y es muy útil y el lector serio sacará muchas ventajas en consultarlo. Las obras de Waite "La Doctrina Secreta en Israel y La Santa Cábala son, quizá, los mejores trabajos que se pueden conseguir en los que viene un buen resumen del contenido doctrinal de la Cábala. Las obras de Cornelius Agrippa sobre Magia, el Liber 777 y el Sepher Sephirot de Aleister Crowley y mi Jardín de Granadas son muy útiles porque proporcionan las bases del alfabeto con las atribuciones correctas necesarias para comprender los sellos y los símbolos.

Ahora desearía tener en cuenta una importante comparación entre los procesos de la Magia y del Yoga. Merece la pena hacer esta comparación, ya que se ha dicho que no se debe colocar al Yoga en oposición con la Magia, sino que estos dos sistemas constituyen juntos lo que se puede denominar Misticismo. Si suponemos que nuestras correspondencias con las jerarquías mágicas representan hechos de la Naturaleza —y que no quepa la menor duda ni por un momento-, entonces la base filosófica a la que se puede denominar Magia, según he descrito aquí, no se aleja mucho del Camino de la Unión Real tal como lo han descrito algunos autores autorizados como, por ejemplo, Swami Vivekananda.

Ya se ha explicado ampliamente que se atribuyen a los Sephiros del Árbol de la Vida distintos Dioses cósmicos, seres elevados que son soberanos inteligentes y que guían los procesos de evolución. Cada uno de estos Dioses tiene una jerarquía subordinada adecuada y los Mensajeros inmediatos son Ángeles, Arcángeles, Espíritus e Inteligencias. Y este sistema de clasificación no sólo se puede aplicar al Macrocosmos, sino también al microcosmos.

Las bases del Árbol de la Vida se han elaborado de tal manera que no se refieren solamente al desarrollo cósmicos, sino también a las distintas partes del hombre –física, mental y espiritual-, es decir, que enfoca todo el campo de la actividad universal al interior del organismo del hombre. Al Árbol, en su conjunto, se le atribuyen los Doce Signos del Zodíaco y los Siete Planetas. Si se considera al hombre como un microcosmos del gran universo cósmico y estelar, entonces todos los elementos, planetas y fuerzas están en él; incluso los signos del Zodíaco están representados en su naturaleza. La energía del Carnero está en su cabeza; el Toro le da fuerza a sus hombros; el León representa el valor de su corazón y el fuego salvaje de su carácter, mientras que las rodillas, que le ayudan a elevarse, están bajo el signo de la Cabra. Esto, como ejemplo, nos proporciona la base para una teoría subjetiva tanto de ontología como de epistemología. El universo existe solamente en el interior de la consciencia del hombre y sus leyes son las leyes de la mente.

En mi obra anterior, *Jardín de Granadas*, se incluía el diagrama de correspondencias entre el Sephiros cósmico, las distintas Partes del Hombre y los Chakras centros nerviosos astrales que existen en el departamento psicoespiritual de la constitución del hombre. Y, a la luz de las anteriores especulaciones, inmediatamente se plantean otros atributos. Como ejemplos, se pueden considerar los siguientes, que describen hacia dónde tienden mis especulaciones. El Anahata Chakra, que es el centro situado en o cerca del corazón físico, al ser una correspondencia del sexto Sephira de la Armonía y el Equilibrio, está en correspondencia directa con Esencias tan sagradas como Osiris, Helios, Mitra y el resplandeciente Augeoides. Thoth y todos sus atributos divinos de Voluntad y Sabiduría está en perfecta correspondencia con el Ajna Chakra, situado en el centro de la frente, encima de los ojos. Mientras que el Chakra más elevado de todos, el Sahasrara Chakra, situado en la coronilla, donde Adonai retoza, está alineado por Path y Amón, la esencia cósmica oculta, el centro creador secreto tanto del microcosmos como del macrocosmos.

El adoptar la teoría subjetiva lleva consigo conclusiones muy atrevidas y un entendimiento auténtico de este punto de vista hace que se entienda la afirmación de que en el interior del hombre existe la totalidad del universo y la amplia confluencia de todas las fuerzas universales. Mi teoría es que invocar a Artemisa y a Chomse y el haberse confabulado para unirse con la Esencia que representan estos nombres, por ejemplo, supone haber realizado una tarea de suprema importancia que es idéntica, debido a nuestras correspondencias, con el despertar de las fuerzas de Muladhara Chakra, lo que supone poner en movimiento a la serpiente Kundalini en su ascenso por el Árbol de la Vida hacia la Corona. Mientras que con un sistema se logran los resultados apetecidos por medio del ritual y las invocaciones, en el otro es por medio de la concentración y la meditación. Si por medio de la invocación mágica se ha conseguido una identidad indisoluble con la sabiduría suprema de Tahuti, se ha logrado el poder de ver claramente a través del ojo interior de la Auténtica Sabiduría y esto es equivalente a una estimulación a través de la meditación del Ajna Chakra, el órgano de la clarividencia espiritual y de la Voluntad creadora. Y también que, por medio de los ritos de la Teúrgia, se ha unido la conciencia individual con Asar-Un-Nefer y que se ha asimilado su gloria y su inefabilidad, lo que es comparable a haber guiado el Kundalini por el Sushuma hacia el cerebro. Y se ha despertado el potencial de fuerzas en el Sahasrara Chakra.

Los resultados del sistema del Yoga, como se puede percibir en obras tales como el *Raja Yoga* de Vivekananda o en la adaptación europea de Rudolp Steiner, *El Camino de Iniciación* –por lo que se refiere a la vivificación de Chakras- se producen casi en su totalidad ejercitando la Voluntad y la Imaginación. Una y otra vez, los autores escriben "*Imagina* una llama o un triángulo blanco en el corazón" o "un loto por encima de la cabeza" y otras. El despertar del esplendor arrollado de Kundalini en las cámaras vertebrales del Muladhara Chakra viene rodeado por una intensa concentración y por *imaginar* un nuevo tipo de actividad espiritual en esa región, lo que hace que la diosa serpiente dormida empiece a desenroscar sus anillos y precipite el Sushuma hacia el asiento de su Señor Interior.

La Magia, aunque emplea una técnica táctica diferente de la del Yoga, tiene los mismos fundamentos como he intentado demostrar, por lo que se refiere al uso de la Imaginación y la Voluntad e intenta estimular estas dos facultades en una ceremonia bien ordenada para conseguir los resultados espirituales más elevados. Y las advertencias del Yoga no son más rigurosas ni verdaderas que las de la Magia. La vitalización de los Chakras, lo mismo que la invocación de los dioses seguida de la invocación de los espíritus, le confiere al que la lleva a cabo diversos poderes de enorme fuerza. Esos que *El Goetia* atribuye a los espíritus y entre los que se cuenta un crecimiento espontáneo de un conocimiento dormido hasta el momento de ciencias, filosofía y artes en sus connotaciones más amplias y el despertar de las facultades emocionales más delicadas. Los poderes que describe Pantajali en el Yoga Sutras, como otorgados por Samayana, son casi idénticos a los que se le conceden al Mago como resultado de las evocaciones de *El Goetia*.

Sin embargo, ¡ay de aquél que codicia esos poderes! Porque los Dioses se quedarán en silencio y no le darán ninguna respuesta. Los espíritus se cebarán en él y le desgarrarán de la cabeza a los pies. Si se le confieren poderes al Mago, se deben dedicar al Santo Ángel de la Guarda. Además, se debe ahogar a la serpiente del *Ruach*, se la debe matar para que no restrinja la presencia del Ángel. Entonces se pueden aceptar los poderes y, una vez aceptados, se deben usar de la forma que el Ángel crea oportuna.

Tanto en el Yoga como en la Magia, nos encontramos con que el aspecto más importante del trabajo es la parte consciente de la meditación y las invocaciones a Dios. Si los poderes le llegan al que hace los ejercicios, ¡pues muy bien! Pero en ambos sistemas técnicos la finalidad fundamental y sagrada es la expansión de la consciencia individual hasta un punto infinito y el descubrimiento del centro real de la vida. Si se acerca uno a ella honestamente, con una aspiración pura y sencilla, la Magia puede conducir al alma a las alturas más elevadas del Árbol, donde recibirá, según Iamblichus, "una liberación de las pasiones, un perfeccionamiento trascendente y una energía muy excelente con la que participará en el amor divino y en su inmenso gozo". Y, además, la expansión de la consciencia confiere "verdad y poder, rectitud en obras y dones de los dioses más grandes".

## CAPITULO CATORCE

Para el caso en que haya un cierto número de individuos que deseen participar en una ceremonia mágica compuesta en la que todos tengan un papel activo, existe una forma de ritual de grupo denominada el Ritual Dramático. Cada persona que participa contribuye con fuerza de voluntad y energía en la creación de una manifestación espiritual. Casi todos los Misterios de las épocas antiguas asumían esta forma y los Ritos de Iniciación de las hermandades secretas de todos los tiempos se realizaban de acuerdo con este principio. Es un hecho de todos conocido que los Rituales son muy útiles en materia de iniciación. Y también está comprobado que estas ceremonias tenían un papel fundamental en los misterios mágicos del Tíbet, donde la aceptación de un *Ianoo* se celebraba por medio de un rito en el que se consagraba al discípulo a la realización del Gran Trabajo.

La historia del Yogui budista Milarepa tiene un punto perfectamente claro: recibió de las manos de su Gurú Marpa diversas iniciaciones ceremoniales, según las cuales invocaba a distintas deidades o potencias espirituales estando en el interior de un Círculo o mandala. También sabe todo el mundo que el candidato a la iniciación brahmánica presencia un ritual purificante y consagrador. Tampoco hay que mencionar, por conocido, que existían rituales de iniciación en el antiguo Egipto y el rumor de las ceremonias mágicas de esta civilización ha llegado hasta nosotros enriquecido con muchos detalles sugerentes y con informaciones muy significativas. En realidad, si el principio que subyace bajo el Ritual Dramático en grupo, mágico o de iniciación, es la consagración al Gran Trabajo y la exaltación de la consciencia, entonces tenemos pruebas irrefutables de que se han venido celebrando ceremonias similarmente concebidas desde la antigüedad.

El principio básico es idéntico al del ritual mágico: La invocación a un Dios, en un sentido o en otro. Pero en el caso del Ritual Dramático, el método hace un llamamiento estético a la imaginación, representando de forma dramática el suceso más importante de la vida histórica del Dios y, en algunos casos, el ciclo terrestre de un hombre ideal o un hombre-Dios como, por ejemplo, Dionisos, Krishna, Baco, Osiris, etc., es decir, alguien que logró esa sabiduría y esa plenitud espiritual que busca el Teúrgo. El vivir en esa atmósfera nuevamente creada y el repetir las acciones realizadas por el Dios es un método excelente para exaltar el alma hacia lo alto. Esta idea recibe el nombre de Principio de Conmemoración y es parte esencial de toda ceremonia mágica. En la obra de Henry Cornelius Agrippa, Oculta Philosophia, queda patentemente claro que este autor y aquellos de los que él obtuvo sus conocimientos entendían perfectamente el principio teórico que supone esta forma de Magia. Exige que se invoque una imitación del carácter del Dios o una repetición de los sucesos acaecidos en el ciclo vital de su existencia mundana. Y no es solamente que este principio pertenezca al Ritual Dramático, sino que todo aspecto de una ceremonia mágica, oficiada individualmente o en grupo, debe ir marcado por la repetición entusiasta de una serie de incidentes altamente significativos de la historia del Dios; de esta manera, la repetición sirve para añadir autoridad mágica y énfasis al proceso dual de consagración e invocación. Incluso en un aspecto aparentemente trivial como los preparativos previos de las armas e instrumentos, Agrippa recomienda que se lleve a cabo la repetición de acciones santas. Y, como ejemplo del principio conmemorativo que defiende, se puede citar el siguiente método contenido en la obra El Cuarto Libro de Filosofía Oculta: "Entonces, en la consagración del agua, debemos conmemorar la forma en que ese Dios colocó el firmamento en la mitad de las aguas y la forma en que Dios colocó la fuente de las aguas en el Paraíso Terrenal ... y también que Cristo fue bautizado en el Jordán, con lo que las Aguas quedaron limpias y santificadas. Además, se deben invocar ciertos nombres divinos que sean procedentes; como ese Dios es una fuente vida, entonces serán agua viva, la fuente de la misericordia, y nombres del estilo".

El lector puede asimismo observar la forma conmemorativa del ritual de *El Goetia*, citado en el último capítulo de esta obra. La invocación intenta seguir las huellas de las palabras autorizadas que se utilizaban en las Escrituras para llevar a cabo ciertas acciones.

Sin embargo, no es un ejemplo especialmente bueno de este tipo de ritual. *Las Bacantes* de Eurípides es un gran ejemplo de la forma que debe tener un ritual dramático completo. El ritual se debe organizar de tal manera que cada uno de los celebrantes desempeñe un papel sin que la acción del drama quede dispersa o incoherente. Se pueden aplicar perfectamente las reglas del Arte del Teatro y del Drama en la elaboración de estos rituales.

La evidencia histórica de que disponemos nos demuestra claramente que la representación anual de la "pasión" de la vida del Gran Dios Osiris, Rey del Tuat, era realmente un ritual dramático complejo en el que se le invocaba, una ceremonia conmemorativa que implicaba la repetición de casi todo lo que le aconteció a Osiris en el curso de su legendaria vida en la tierra entre los hombres. La base de esta celebración y de otras semejantes es la invocación a un dios, o el Avatara en el que mora, y por medio de estas repeticiones dramáticas el Teúrgo exalta su imaginación y su consciencia con objeto de culminar en la crisis extática de la unión divina. Para las personas cuyo sentido estético y poético esté muy desarrollado, este tipo de celebración es, con mucho, el más efectivo. Es evidente que una representación simbólica de lo que fue un proceso espiritual real de una Personalidad a la que se reverencia es de gran ayuda en el momento de reproducir la Unión, ya que coloca al Teúrgo en una situación de armonía y de simpatía mágicas al actuar sobre su Imaginación; la obra le ayuda a elevarse para conseguir el objetivo supremo.

En resumen, el Teúrgo se imagina, en el drama, que es el Dios, que ha sufrido experiencias semejantes; y las distintas partes de la obra y los rituales que recita le sirven para que la identificación sea más completa. Esto es lo que hizo que ciertas generaciones de Magos que no estaban altamente iniciados adoptaran para el uso ceremonial máscaras, y otros artilugios del mundo del teatro. Aquí tenemos el tema fundamental del ritual dramático: Podemos elegir la Misa de la Iglesia Católica Romana, el Ritual del Adeptus Minor de la Orden Hermética del Amanecer Dorado, el Grado Tercero de la Francmasonería y las juergas Dionisíacas tal como aparecen en Las Bacantes. En cada uno de los casos, se repite de forma ceremonial la vida de un Adepto iluminado; es decir, la historia de un ser cuya consciencia ha llegado a ser divina y se hace una celebración mágica. El método de la representación retrata a un hombre que muere, real o místicamente, y resucita como dios irradiando sabiduría y poderes divinos. Para los egipcios, Osiris fue el mejor ejemplo de alguien que vence a su humanidad y consigue la Unión divina, pasando a la posteridad como el símbolo de la regeneración. En el Libro de los Muertos se pueden encontrar varios capítulos y versículos en los que se representa el difundo identificándose con este Dios cuando se dirige a los Asesores en la Sala del Juicio. El ritual dramático que los egipcios representaban para la invocación de Osiris en Abydos era una obra que parece que constaba de ocho actos. "El primero era una procesión en la que el antiguo dios de los muertos, Upwawet, preparaba el camino para Osiris. En el segundo, la gran deidad aparecía en la barca sagrada, que se había puesto a la disposición de un número limitado de los peregrinos visitantes más ilustres. El viaje en el barco lo representaban algunos actores vestidos como los enemigos de Osiris: Set y compañía. Entonces tenía lugar un combate en el que parece que las heridas que se producían eran reales. Parece que sucedía durante el tercer acto, que era una alegoría de los triunfos de Osiris. En el cuarto se narraba la salida de Thoth, probablemente en busca del cuerpo de la divina víctima. Después tenían lugar las ceremonias para preparar el entierro de Osiris y la marcha del pueblo al santuario situado en el desierto, más allá de Abydos, para dejar al dios en su tumba. A continuación tenía lugar una gran batalla entre el vengador Horus y Set y en el acto final aparecía Osiris, devuelto a la vida, que entraba en el Templo de Abydos acompañado de un cortejo triunfal".

Y no eran solamente los Misterios de Osiris, los mitos relacionados con el Dios, los que representaban, sino que había rituales para la invocación de Isis, Hathor, Amón y Pasht que se oficiaban en grupo; y otros que se celebraban sin hacer referencia a ningún ser humano cuya relación con ellos fuera la de la manifestación visible. En la Misa Católica, se celebra la vida divina y el ministerio del Hijo del Dios Cristiano, la crucifixión de su Salvador, su resurrección en la gloria y la posterior asunción a los cielos.

En las primeras épocas, esta celebración de la Misa iba acompañada por vistosas procesiones y representaciones de los misterios de gran pompa y esplendor; aunque hay que decir que si la técnica mágica no está presente, los arreglos externos sirven para poca cosa. El Grado Tercero de los Masones dramatiza el asesinato del Maestro, Hiram Abif, y su posterior resurrección después de un acto mágico: El sonido de las palabras mágicas perdidas devuelven la vida a H.A.

Los acontecimientos, ricos en viajes, hazañas y organización de la vida del legendario fundador de la Orden Rosacruz Christian Rosenkreutz, también el símbolo de Jesús Hijo de Dios, están bellamente dramatizados en el Ritual del Adeptus Minor de la Orden del Amanecer Dorado. La finalidad es que, por medio de la simpatía que actúa sobre una refinada imaginación, el Teúrgo se pueda identificar con la consciencia ejemplar de la que es símbolo Rosenkreutz, cuya historia se repite ante él. En una escena, la más importante y elocuente de este ritual, el jefe oficiante hierofántico vace como si estuviera muerto en el Pastos o Tumba Mística. Por medio de invocaciones y plegarias, el Adepto resucita simbólicamente de la tumba, cumpliendo la profecía del fundador. En el momento solemne de la resurrección, cuando la Ceremonia revela la salida del Pastos del Adepto como Christian Rosenkreutz, el Jefe Adepto recita triunfalmente: "Porque sé que mi Redentor vive y que permanecerá sobre la Tierra hasta el último día. Yo soy el Camino, la Verdad y la Vida; nadie puede acercarse al Padre más que Yo; yo soy el Purificado; he atravesado las Puertas de la Oscuridad hacia la Luz; he luchado por Dios en la Tierra; he terminado Mi Trabajo; he entrado en lo Invisible; soy el Sol en su salida; he pasado la hora de las nubes y la noche. Soy Amón el Oculto, el Que Despliega el Día. Soy Osiris Omnophris, el Justificado. Soy el Señor de la Vida triunfante sobre la Muerte. No hay parte de Mi que no sea de los Dioses. Soy el Preparador del Camino; el Salvador en la Luz. Fuera de la Oscuridad, ¡que se eleve la Luz! Antes era ciego, pero ahora veo. Soy el Reconciliador con el Inefable. Soy el Habitante de lo Invisible. ¡Que descienda el Blanco Brillo del Espíritu divino!"

Este himno de alegría no se ha interpretado como un simple discurso compuesto de bellas palabras. Si el Adepto ha realizado adecuadamente su trabajo mágico y se ha identificado con la conciencia del Dios, entonces los otros participantes en la ceremonia experimentarán una exaltación que aumentará paralelamente con el discurso.

Las formas más corrientes del Ritual dramático, como se aplica en las Iniciaciones, transcurren más o menos de esta manera. Después de penetrar en las cámaras exteriores del Templo de Iniciación, donde se le cubre con una capucha inmediatamente, se le viste con una toga negra y se le pone alrededor de la cintura un cordón que le da tres vueltas, el Neófito es conducido por un Guardián a los lugares en donde presiden los Dignatarios en los cuatro puntos cardinales. Con la capucha se quiere representar la ceguera de la ilusoria vida mundana y la ignorancia en la que se debate el hombre no regenerado, víctima inocente de esa tragedia que se está representando permanentemente de dolorosos nacimiento, decadencia y muerte. El cordón da tres vueltas para representar a los tres elementos más importantes: Fuego, aire y agua; y la toga es negra porque simboliza la negrura de la vida y Saturno que está muerto, el Gran Segador de todo. El Neófito da varias vueltas al Templo y mientras tanto, los Dignatarios, que en el futuro serán sus instructores mágicos y que representan a los elevados Dioses benéficos, le exigen al Neófito que declare cuáles son sus objetivos y aspiraciones. Este método inmediatamente nos recuerda El Libro de los Muertos; en el capítulo CXLVI y siguientes, los Ángeles y los dioses encargados de los Sagrados Pilones y de los grandes lugares que debe atravesar el difunto en su viaje hacia Amentet, le exigen sus derechos. En contestación a su reacción, se conoce el nombre del guardián -teniendo claro que el nombre no es más que un símbolo-, luego va a buscar a Thoth, es decir, a buscar la sabiduría celestial y ellos le dan permiso para que siga adelante: "¡Pasa!, dice el Guardián del Pilón. ¡Eres puro!".

En el Museo Británico se puede encontrar un excelente ritual de iniciación titulado "El Misterio del Juicio del Alma" reconstruido por M.W. Blackden a partir de estos capítulos del Libro de los Muertos que trata del ascenso del difunto a la Sala del Juicio y su posterior beatificación en la Isla de

la Verdad. Demuestra de una forma extremadamente sutil que es posible que los textos que han llegado hasta nosotros con el título de Libro de los Muertos no sean sino fragmentos de un ritual de iniciación que se utilizó en los días en que Egipto florecía con los Sacerdotes-Reyes-Adeptos en el gobierno.

Igualmente el Ritual del Neófito de la Aurora Dorada ha incorporado elementos egipcios semejantes. En este ritual hay varios oficiantes que representan a los Dioses cósmicos y retrasan al Neófito en sus vueltas alrededor del Templo. "No puedes pasar a mi lado a menos que conozcas mi Nombre, dijo el Guardián del Oeste". Y se da la respuesta en nombre del candidato: "¡Oscuridad es Tu Nombre! ¡Eres el Grande del Sendero de las Sombras!". A continuación, se profiere el siguiente interdicto: "Hijo de la Tierra, el miedo es el fracaso. ¡Por lo tanto, sé tú mismo, sin miedo! ¡Porque en el corazón del cobarde no habita la Virtud! Me has conocido. ¡Pasa!" A medida que el Ritual avanza, se producen otros desafíos y respuestas y se tocan algunos aspectos de instrucción mágica. A todo esto le sigue la consagración por medio del agua y el fuego, que purifica al Neófito para el posterior viaje. Estas consagraciones realizadas por los representantes de los Dioses en el Templo, situados en los puntos cardinales, le preparan para que lleve a cabo el Gran Trabajo. Por medio de las invocaciones las fuerzas celestiales del más allá se infunden en el ser del Neófito y le dotan de valor y voluntad para que pueda perseverar resueltamente hasta el final. Entonces se le quitan la capucha, el cordón y la vestidura negra y se sustituyen por una túnica blanca o una capa que se coloca sobre sus hombros y que simboliza la pureza de la vida y las sublimes apariciones que han llegado al candidato. Y, bajo un voto de silencio, se realiza la consagración, se terminan las invocaciones de las esencias y se imparten ciertos conocimientos fundamentales de Magia y del alfabeto filosófico. En conjunto y omitiendo gran número de cosas no esenciales y de variaciones triviales, éste es el Ritual de Iniciación del Neófito.

Sin embargo, si el neófito no realiza ningún trabajo mágico por su cuenta, las iniciaciones y los rituales son completamente inútiles. Es cierto que sirven de preparación y que comunican una cierta consagración y un cierto sacramentalismo que hacen su tarea más comprensible y, quizá, menos arriesgada. Para confirmar esto, debemos recordar que, después de su iniciación, a Milarepa le aconsejó Marpa que comenzara con el trabajo práctico que, en su caso, era meditación y concentración. Para el estudiante preparado, sea por medio de la práctica o por alguna peculiaridad de nacimiento –que, en cualquier caso, por razón de la reencarnación supone que anteriormente se prestó atención a estas cosas, la iniciación ceremonial tiene el efecto inequívoco de proporcionarle una breve aunque brillante visión del objetivo espiritual que busca. En especial si los oficiantes del Templo son hierofantes no sólo de nombre sino realmente, bien versados desde el punto de vista técnico en la rutina y en la técnica mágicas. Porque cuando un oficiante del Templo representa la parte de un Dios, si conoce bien los métodos técnicos mágicos, asume la Forma de ese Dios tan perfectamente que las emanaciones magnéticas del Dios en él fluyen hasta la parte más recóndita del alma del Neófito. Esta asunción de las Formas de Dios se puede llevar muy lejos, incluso hasta el punto de la transformación real, y se han registrado ejemplos auténticos en los que el Neófito, cuando es lo suficientemente sensible, ve en la distancia de la Sala no sólo a un ser humano actuando arbitrariamente de hierofante, sino una figura divina gigantesca, imponente y brillante del Dios al que el hombre represente ceremonialmente. Como ya he dicho, cuando el hierofante es un Mago capacitado, como eran en los días del antiguo Egipto, la Iniciación de los Neófitos no es un servicio formal y sin significado, sino una ceremonia de suprema realidad y poder.

Esto por lo que se refiere a rituales de iniciación. El ritual dramático en el que no se alude para nada la Iniciación es muy semejante, tanto en concepto como en ejecución. Varios individuos representan a la vez la vida de un Dios y, por medio de repetidas invocaciones y recuerdos, recitados y escenificados, de sucesos e incidentes que acontecieron en la vida del Dios, convocan al Dios a la zona consagrada. Si se sigue la técnica mágica y se exaltan lo suficiente más allá del plano dualista normal de la consciencia, se produce una unión perdurable entre los participantes y la divinidad. *Las Bacantes* es un magnífico ejemplo del ritual dramático griego.

De hecho, y desde un punto de vista ceremonial, es formalmente lo que debería ser todo ritual dramático. Es tan excelente que todos los que lo encuentran interesante creen que es una espléndida tragedia teatral. Con un grupo de iniciados que estuvieran familiarizados con la invocación y trabajando con comprensión unos con otros, utilizando la Imaginación y la Voluntad de la forma mágica prescrita, la obra se transformaría en una invocación dramática de Dionisos. La traducción en verso rimado del profesor Gilbert Murria es una obra maestra clásica de la poesía creativa más que una traducción literal del griego y comunica fielmente la atmósfera religiosa y el espíritu ditirámbico del culto a Baco. En la obra hay una súplica al Dios en el estilo exaltado tan típico de todas las invocaciones:

Aparece, aparece, sea cual sea tu forma o nombre Oh Toro de la Montaña, Serpiente de Cien Cabezas León de Fuego Ardiente Oh, Dios, Bestia, Misterio, ven ...

Con el mismo tema mágico, existe un espléndido himno a Dionisos en *Los Himnos Místicos de Orfeo* traducido por Thomas Taylor:

"Ven, bendito Dionisos, de muchos nombres, Cara de Toro, engendrado por el Trueno, pariente de Baco Oh, Dios, de poderío universal Al que deleitan las espadas, la sangre y la furia sagrada; En fiestas celestiales, loco, atronador Dios Inspirador furioso, el que lleva la vara Amado de los Dioses, vives con la humanidad Ven propicio, con mucho regocijo.

Se requiere una gran cantidad de práctica para que estos rituales dramáticos sean eficaces además de, como ya se ha señalado antes, un trabajo mágico personal que hay que realizar. Sin lo último, no se consigue nada. La técnica astral de la Elevación de Planos, la investigación de los símbolos por medio de la visión, la formulación de las Formas o máscaras de Dios, la vibración de los Nombres y la celebración de alguna forma de Eucaristía: éstas son las necesidades en el Camino de la Magia. Es cierto que se precisa una gran cantidad de paciencia. Un día tras otro, el Teúrgo debe perseverar practicando las invocaciones y el ritual antes de llegar a la fase en la que siente que tiene el poder bajo control.

De hecho, lo fundamental para tener éxito en todas las formas de Magia –sean rituales dramáticos o cualquier otra cosa- es la perseverancia. No importa qué otras cosas se logren, el Mago debe cultivar la paciencia. Acepta resueltamente, sin desmayo, cualquier programa mágico previamente organizado. La trayectoria que se ha marcado y que ha jurado observar representa el logos de su Voluntad, de la que no osaría desviarse ni un milímetro ni una fracción de milímetro. Los temores y las dudas le asaltarán con toda seguridad. Tanto amigos como enemigos amenazarán su paz mental y la serenidad de su alma y harán todos los esfuerzos posibles para perturbar su equilibrio espiritual parloteando sobre los peligros de la Magia y la inseguridad de los resultados. Todas las cohortes celestiales, por no mencionar las miríadas de legiones del infierno, no conspirarán en su contra. Solamente si abandona, olvidando su voto y dejando de lado sus aspiraciones, el Mago está irrevocablemente perdido. ¡Le espera un horrible desastre! Una vez que ha hecho el voto mágico, debe perseverar resueltamente, sin considerar lo que pueda pasar. Si la muerte le sorprende en el curso de su trabajo, seguirá adelante, de una vida a otra, con el alma bien concentrada y los ojos espirituales fijos en las alturas, jurando continuar ese trabajo. Levi una vez comentó que el Mago debe trabajar como si fuera omnipotente y tuviera la eternidad a su disposición. Me viene a la mente una sencilla, pero hermosa levenda en la que esto sucede: el Mago es impulsado hacia delante, a la Casa del Descanso, y no cesa en su empeño, libre de dudas y de miedos, trabajando por el objetivo que creó y que ahora vagamente adivina a lo lejos, en la distancia del amanecer dorado en la Tierra

Sagrada. Esta leyenda no es muy conocida actualmente y es difícil encontrar referencias a ella; está en un librito titulado *El Libro del Corazón Ceñido por la Serpiente* de Aleister Crowley. Aunque no apoyo a este poeta, sin embargo, creo que es uno de los más exquisitos y profundos que se ha escrito. Esta cita servirá como ejemplo tanto de su prosa como de sus ideas con respecto a la cuestión que estamos considerando. La cita dice:

"Había también un pájaro cantarín que charlaba con la cornuda cerastes (una serpiente) y le pedía veneno. Y la gran serpiente de Khem, la Santa, la Real Serpiente Uraeus, le contestó y dijo: Navegué por el cielo de Un en el carro llamado Millones-de-Años y no vi ninguna criatura en Seb que fuera igual a mí. El veneno de mi colmillo es la herencia de mi padre y del padre de mi padre. ¿Cómo te lo voy a dar? Vive y que vivan tus hijos como mis padres y yo hemos vivido cien millones de generaciones y puede ser que la misericordia de los Poderosos conceda a tus hijos un gota de veneno.

Entonces el pájaro cantarín sintió su espíritu afligido y voló por entre las flores y era como si no se hubiera hablado nada entre ellos. Y, al cabo de un rato, una serpiente le mordió y murió.

Pero un Ibis que meditaba sobre uno de los bancos del Nilo sobre la belleza de dios escuchó y oyó. Y dejó de lado su comportamiento de Ibis y se convirtió en serpiente diciendo: Acaso en cien millones de millones de generaciones mis hijos conseguirán una gota de veneno del colmillo de la Exaltada. ¡Observad! Cuando pasaron tres lunas se convirtió en una serpiente Uraeus y se creó en su interior el veneno y permaneció allí por siempre".

Este espíritu sublime de indomable voluntad y determinación que nadie puede vencer le es indispensable al Mago. Es el poder de la Voluntad lo que de facto constituye el Mago y sin ese poder nunca se conseguirá nada. No se consigue el objetivo en veinticuatro horas ni después de varias puestas de sol. La Visión resplandeciente y el Perfume que consume la auténtica sustancia del alma pueden estar en el futuro, a muchos años; pueden ser necesarias, incluso, varias encarnaciones en la vaga oscuridad del tiempo por venir. Acaso sea el deseo y la aspiración de Adonai un objetivo que pertenece a otro mundo, otro eón y existe en la naturaleza de un sueño. Otras personas pueden encontrar que éste es un objetivo cuyos dulces frutos les vienen repentinamente a las manos, sin haber hecho más que un pequeño esfuerzo para tomarlos. En cualquier caso, ningún estudiante está en posición de decir, desde el principio, cuándo se llegará finalmente a la meta. Ni tampoco es un problema del que debemos preocuparnos. Porque el alma crece y progresa a medida que la comprensión y la intuición aumentan por medio de los sucesivos hechos del Espíritu en el Camino de la Magia de la Luz. Las alas se hacen más fuertes, los vuelos más prolongados y la lámpara interior, alimentada con el aceite de la sabiduría permanece ardiendo constantemente. El Mago debe estar siempre atento a esta luz interior y llevarla pacientemente consigo por los caminos apartados y las autopistas de los hombres, hasta que él se convierta en esa luz. Lo que se requiere, en primer lugar, es una imperturbable aspiración y una Voluntad indomable; luego ¡al trabajo! Que el Mago aspire a ser como el sabio Ibis de Khem. Que deje de lado los comportamientos de los hombres y adopte los del Dios. El conocimiento y la Conversación pueden ser un regalo que no se le conceda en cientos y miles de años. Pero ¿quién sabe dónde escucha el espíritu? Puede ser que por medio de la inexorable determinación, como la del Ibis, de lograr el objetivo, no importa el tiempo que tarde, nazca la flor dorada de la vida de Adonai en el corazón.

Mientras tanto, se debe proseguir el trabajo mágico. El Teúrgo se debe elevar diariamente en los planos, pretender llegar cada vez más arriba hasta las esferas traslúcidas de la luz límpida del Fuego. Con el paso de las estaciones verá que su aspiración se hace más fuerte y que le comunica fuerza para realizar su tarea de la conquista y de la unión mágica. Todas las cosas deben caer dentro del campo de acción de su Voluntad. Los cielos más elevados y los infiernos más profundos. Debe imponer esta Voluntad sobre los habitantes inferiores del astral y éstos deben caer de rodillas ante el menor de sus deseos.

Sobre el Mago, evidentemente, cae una gran responsabilidad que aumenta con cada paso adelante que da y cada vez que transcurre una hora más de su carrera. "La Naturaleza nos enseña y los Oráculos también lo afirman: incluso las malas semillas de materia se pueden convertir en útiles y buenas". Por lo tanto, ésta es la responsabilidad que pesa sobre el Mago. Suya es la tarea, y solamente suya, de transformar el Universo y de transmutar los elementos básicos de la materia y convertirlos en sustancias del verdadero espíritu. Su vida se debe convertir en una operación de alquimia constante durante la cual destila en el alambique de su corazón todas las cosas groseras del mundo y las convierte en la esencia del cielo sin nubes. Su cabeza debe remontarse por encima de las nubes y, de pie, debe permanecer firme sobre la tierra multicolor. Solamente la tenacidad y la persistencia le proporcionarán esta rectitud de espíritu y esta inexorable fuerza de Voluntad. Éstos son los dos polos gemelos que le dan longitud y fuerza al báculo del Mago. Se deben estudiar profundamente todas las ramas de la Teúrgia a lo largo de los años. En cualquier caso, como todos podemos ver el Arte divino produce carácter y voluntad y, a veces, un karma favorable y ningún obstáculo se atreve a cruzarse en su camino; y cuando el Ángel se apresure a elevar el alma, su bien amada, se consumarán las nupcias místicas y las fiestas se prolongarán. "En ese día, el Señor será uno y su Nombre será Uno".

Incluso si no se consigue la unidad de Adonai, la Magia nos proporciona muchos beneficios ya que lo que pretendemos es cambiar lo grosero en puro y sutil. Y ésta es la redención del mundo. Muy pronto, nuestro ser circula alrededor de un Sol invisible de esplendor y cada vez estamos más ligados a él, como el acero (¡sic!) a un imán. Aunque pueden transcurrir eones antes de que, por fin, venga la noche, sin embargo, nos sentimos como acaso se hubiera sentido Adán si hubiera visto parpadeando en la oscuridad del exilio en el que penaba el brillo del Paraíso Celestial y supiera que, en realidad, no lo había perdido sino que, después de su purificación, podría entrar. Y no es poco tener esa seguridad. Aunque inevitablemente fracasaremos y caeremos una y otra vez, hay horas y minutos de delicia y gozo cuando los ángeles de las alturas empiezan a desplegar ante nuestra vista su antiguo aspecto glorioso y nos fundimos en el calor y fuego del éxtasis y de la felicidad, sabiendo que aunque muramos durante siglos y siglos, nos podremos levantar de nuevo.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Los Oráculos Caldeos. Traducción de W.W. Wescott

# **CAPITULO QUINCE**

La relación teórica que ocupa el moderno Espiritualismo con respecto a la Magia es un tema que, más pronto o más tarde, había que tratar. Y aquí se debe proporcionar alguna respuesta. De todas maneras, le dedicaremos solamente un breve espacio ya que el autor considera que no tiene especial importancia. Unas pocas palabras bastarán para mostrar de qué forma existe esa relación.

Aunque algunos pueden haber pensado otra cosa, no existe ningún vínculo real entre el fenómeno del Espiritualismo y lo que ocurre en la Magia. Una sola palabra separa al uno de la otra: ¡Voluntad! Todos los fenómenos espiritualistas de trance y de materialización son pasivos. Están más allá del control consciente del médium que no es capaz en absoluto de modificarlos, alterarlos ni siquiera de fijar el momento en que tendrán lugar. (Por la fuerza de la costumbre, automáticamente se piensa que el médium es una mujer. Existe excepciones, por supuesto). Por otro lado, el Mago se esfuerza por entrenar su Voluntad, de tal manera que no suceda nada en las Operaciones de Luz sin su concurso. Haga lo que haga en Magia, lo hace consciente y deliberadamente. La única excepción importante sucede cuando la Voluntad se ha convertido en un motor taumatúrgico tan potente que toda la organización del Mago se ha identificado con esa Voluntad y todos los fenómenos de forma y conciencia suceden automáticamente. Su funcionamiento puede estar vinculado al movimiento de algún miembro o músculo que, aunque no dependa de la volición consciente, se realiza, sin embargo, por la Fuerza de la Voluntad. Incluso por lo que se refiere a lo que vulgarmente se denomina "materialización", el Mago controla la aparición de un espíritu. Y no sólo eso, sino que puede hacer que este espíritu aparezca por medio de sus conjuros y limitar sus actividades a una zona determinada por el poder de su Voluntad. La forma visible del espíritu está compuesta por las toscas partículas del incienso que se quema con esta finalidad. Además, el Mago tiene poder para hacer que el espíritu conteste preguntas inteligentemente y de desterrarle cuando ya no tiene necesidad de su presencia. Esto, permítanme que lo repita, sólo por lo que se refiere al aspecto más inferior de su trabajo, ya que todo el mundo está de acuerdo en que las Evocaciones pertenecen a los niveles más bajos de la técnica teúrgica.

Y, entonces, ¿qué pasa con la Magia de la Luz? Pues que también está de acuerdo con la Voluntad Mágica. Cuando llega la crisis suprema de la Invocación, cuando el ego se queda pasivo ante la llegada del Esposo y, temeroso y temblando, rinde su propio ser, esa abdicación se ajusta a una determinación consciente y deseada. Estos pocos comentarios deben bastar para mostrar que los dos tipos de fenómenos pertenecen a planos distintos y que no existe ninguna relación entre ellos. Parece que lo único que le interesa al Espiritualismo es la producción de fenómenos físicos que, en cualquier caso, difícilmente se pueden considerar pruebas de sobrevivencia y de la existencia continua del alma. La Teúrgia está relacionada con un noble reino y con el desarrollo de grande poderes en el hombre. El Mago persigue unir su esencia con una realidad profunda y perdurable y aspira a un conocimiento espiritual: con intuición y sabiduría puede aprehender su suprema inmortalidad, incorruptibilidad y eternidad.

Para hablar del Espiritualismo con inteligencia, es necesario que volvamos a los principios fundamentales establecidos unas páginas atrás. La Teúrgia concibe la eliminación de los envoltorios del alma después de la muerte del cuerpo físico de una manera parecida a la de la Teosofía de Madame Blavatsky. Después de la muerte del cuerpo, que es el vehículo visible de los principios más elevados, el Hombre Real, perfectamente intacto excepto el cuerpo físico, es arrojado al Plano Astral. Gradualmente, asciende a los distintos Palacios que ha producido su antigua forma de vivir, Palacios en los que reposa y asimila su experiencia terrena y elaborando facultades para una nueva encarnación. La Magia, según los cabalistas, apoya la idea filosófica de la Reencarnación o *Gilgolem* de las almas.

De hecho, los Magos van tan lejos en dirección de esta teoría filosófica que afirman que, en ciertas fases de desarrollo, cuando el organismo humano debido a las repetidas consagraciones e invocaciones se hace luminoso, refinado y sensible, los recuerdos del *Neschamah*, con sus elevadas emociones y poderes, se infiltran en el *Ruach* y se tienen recuerdos claros de existencias pasadas.

Después de la muerte física, la trinidad de principios que es el Hombre Real permanece en el Astral encerrada dentro del Ruach y su Nephesch. La desintegración ya se ha puesto en marcha debido a la muerte física y continua. El Nephesch, que es el vehículo de las pasiones, las emociones y de los procesos instintivos queda expulsado de la constitución. Sin embargo, un ente permanece en ese plano animado, hasta cierto punto por las fuerzas y las energías ciegas con que se pone en contacto. Lenta, pero inexorablemente se desintegra si se le abandona a sí mismo hasta que, lo mismo que el cuerpo físico vuelve al polvo de la tierra, el Nephesch vuelve a los elementos del Plano Astral. Por esta razón, los Teúrgos prohíben las visiones y las experiencias en este reino astral inferior. En él no se puede encontrar nada de valor espiritual, ya que es un mundo de desintegración y de decadente materia Nephéschica. Una vez dejado de lado el Nephesch, el Hombre Interior encerrado en el Ruach "se eleva" a los estratos medios del Astral en el que lentamente se van destilando los pensamientos más delicados, las experiencias y emociones más nobles y se separan de las partes más groseras, quedando asimilados a la naturaleza del Neschamah. En este punto, es necesario mencionar que se usa el verbo "elevarse" y otros y que, ni que decir tiene, que está implicado un sentido metafísico ya que los planos subjetivos de los mundos invisibles no están colocados uno encima del otro, como los pisos de un rascacielos; ni se rodean unos a otros como, por ejemplo, las capas de una cebolla. Al ser metafísicos, todos los mundos se entrelazan y se entremezclan unos con otros y de esta manera el mundo físico o externo queda penetrado por las esferas internas y más sutiles. Por lo tanto, la frase "elevándose sobre el Astral" intenta comunicar la partida de un plano más grosero y un sentido de ascenso hacia un mundo menos denso y rarefactado.

Aplicando la tradición mágica al Espiritualismo, es de los cuerpos astrales o *Qliphos*, como se llaman, de lo que los espiritualistas se ocupan fundamentalmente. Por medio del trance pasivo y negativo, los principios más elevados se ven obligados a retirarse y no dejan ningún vínculo ni protección a los vehículos inferiores del médium. La puerta queda abierta para que entre cualquier ente que esté por las proximidades. Como las almas de los hombres y de los seres angélicos ascienden al Astral divino, la mayor parte de los seres del astral inferior son los elementos más groseros, los administradores de los fenómenos naturales y el decadente *Qliphos*. Por lo tanto, el trance espiritualista negativo implica fundamentalmente una obsesión por los residuos decadentes y los desperdicios inmundos que habitan en ese plano. La cuestión que se puede plantear es la siguiente: "¿Por qué si los espíritus que se comunican con los médiums son meros caparazones astrales a veces se produce un destello de inteligencia y de razón?"

Las palabras "a veces" son muy gratificantes. Uno de los hechos a los que se suelen referir los investigadores es la ausencia de coherencia y de inteligencia en estos mensajes "del otro lado". Sin embargo, en caso de que se aprecie un ligero destello de inteligencia en la verborrea que generalmente utilizan los médiums, se puede aplicar el razonamiento de Levi. Hay que recordar que Levi define la Luz Astral como el agente mágico y que en esta sustancia se encuentran grabados todos los pensamientos, emociones y hechos. El Cuerpo Astral, un aspecto del *Nephesch*, al estar formado por la materia sutil de la Luz Astral, participa en la definición de Levi. En una página anterior, ya se ha indicado la relación entre el concepto académico formal de lo que es el Inconsciente y el concepto cabalístico del *Nephesch*, del que el cuerpo astral es un aspecto. En este vehículo están grabados todos los pensamientos que tuvo un individuo durante su vida, todas las percepciones y sensaciones que recibió y todos los actos que llevó a cabo. Cuando, después de la muerte, este *Nephesch* descargado se pone en actividad como un ser aparentemente vivo y animado por la inteligencia, por medio de la energía del médium en trance y de los pensamientos de los que asisten a la sesión de espiritismo, su cadáver astral puede proporcionar una réplica de la inteligencia que tenía en vida.

Este amplio resumen lo han motivado los comunicados recibidos de fuentes espiritualistas aunque hay que decir también que existen excepciones, pero que los médiums capaces de penetrar en los planos más elevados del espíritu son extremadamente raros. El médium, una vez que ha abierto la puerta de su organización astral y psíquica, es incapaz de controlarse y tampoco puede decidir sobre lo que entrará y lo que no por la puerta abierta y tomará posesión de su personalidad. Naturalmente, estos comentarios sólo hacen referencia a los casos en los que el fenómeno es genuino. Porque hay muchos casos de fraude deliberado y de charlatanería. Al ser pasivo, el médium no tiene ningún control sobre el poder para producir los fenómenos ni puede impedir que la corriente psíquica se interrumpa, por ejemplo. Y cuando hay dinero por medio, es muy sencillo asimilar una posesión genuina. Es muy fácil pronunciar una sarta de tonterías y afirmar que son mensajes del "difunto". Además, como el ente que produce la obsesión pertenece a lo más bajo de los abismos terrestres, su asociación con el médium no se puede considerar ennoblecedora. Es una mala influencia y hace que se desarrollen en el médium tendencias o rasgos demoníacos. Por lo tanto, no requieren un gran esfuerzo ni el fraude, ni la decadencia ni el libertinaje.

Se puede anticipar aquí una explicación de los fenómenos físicos más generales, parte fundamental del Espiritualismo, pero como la teoría mágica sobre el tema está por completo de acuerdo con la de Blavatsky, no hay necesidad de repetirlo. Baste con observar que la mayor parte de las manifestaciones, cuando son genuinas, tienen su origen en el comportamiento y en los poderes del cuerpo astral. La sustancia de este vehículo se ha definido como plástica, magnética y de gran fuerza de tensión por lo que varios de sus componentes, debido a un desarrollo anormal, pueden exudarse del cuerpo físico y enviarse a cierta distancia. Esta teoría explica que se puedan mover los objetos sin tener contacto físico con ellos, el fenómeno de Poltergeist y otros semejantes. Casi todos se deben a perturbaciones del equilibrio del aspecto sustantivo del *Nephesch*. Evidentemente, no son espirituales y no prueban ni una sola de las afirmaciones de los espiritualistas.

En el caso de un médium de nobles pensamientos que, al darse cuenta de la verdad inherente a los anteriores comentarios, desee transformar sus poderes pasivos en activos, le recomiendo la técnica mágica. En el Espiritualismo, no existe técnica del trance ni métodos selectivos ni protectores. Una vez que se ha abierto la puerta astral, puede entrar quien quiera. El médium está tan abierto a la obsesión, incluso más debido a la naturaleza del plano astral, como a la inspiración divina. Sin embargo, con la ayuda de algunos dispositivos tales como el Ritual del Destierro del Pentagrama, se puede eliminar esta predisposición a la obsesión elemental. En el interior de un círculo adecuadamente consagrado y protegido por los nombres divinos formales, el médium puede entrar en trance sin temores ni peligros. El recitar una invocación adecuada y el asumir la Forma del Dios antes del trance le asegurará un resultado completamente diferente: además, ocupará un plano mucho más elevado. Mientras que anteriormente el médium era una víctima indefensa ante cualquier presencia astral que visitase su esfera áurica, que podía traer la contaminación y el rancio olor de la corrupción y de la decadencia, al adoptar los métodos mágicos se puede impedir que estos deshechos penetren en la esfera de la personalidad. Y no sólo eso, sino que se puede invocar a entes de una categoría definida, divina y espiritual por naturaleza, completamente opuestos a los "espectros" espiritualistas; esto repercutirá favorablemente en el médium y en el incremento de su poder espiritual.

No he creído apropiado describir en este libro un cierto número de diferentes tipos de operaciones mágicas, ya que no tienen un lugar eterno en el edificio del santuario celestial. Ni tampoco están dentro de los límites que rodean el Templo de la Santa Magia de la Luz. Aunque no necesariamente caen dentro de la definición de "Magia Negra", rozan este tipo de cosas. Como van en esa dirección, son muy poco útiles para el que busca a Adonai y la felicidad de los Dioses. Existe un montón de ocupaciones menores para la adquisición de objetos deseados, tales como libros, oro, mujeres y otros del estilo. Existen trabajos de destrucción y de fascinación, de adivinación y de transformación y otros. Existen pocos a los que se dé tanta importancia y conceda tanta atención, a expensas de asuntos mucho más importantes, en manuales y textos de instrucción.

Divorciados de las aspiraciones más elevadas, no hay palabras para censurarlos.

Una rama bastante importante de la Magia inferior, aunque no negra, es el control de los Tattvas o de las corrientes vitales que funcionan en la Naturaleza. Utilizando los símbolos tattva, junto con el conocimiento de las horas específicas del día en que estas fuerzas adquieren predominancia y pureza, el Mago que así lo desee puede abrir las puertas del cuerpo y de la mente a las fuerzas vivificantes y reanimadoras de estas corrientes ocultas. Por este medio, consigue un refresco físico y psíquico cuando las fuerzas de un ser están sin vitalidad. En el Libro de los Muertos se menciona un cierto número de transformaciones mágicas de las que es capaz el Khu o ente mágico del hombre y hay algunas fórmulas prácticas para realizar estas transformaciones en halcón, loto, golondrina, etc. Otra de las ramas de esta magia "gris" que se sitúa entre la Magia de la Luz y la oscura se ocupa de cómo hacerse invisible a los ojos de otras personas, aunque se esté en medio de una multitud, por medio de la formulación de una envoltura astral. No puedo decir que el aspirante al Augoeides haga mucho uso de estos dudosos poderes.

La Magia Negra, tema que parece representar una gran molestia para muchos histéricos, es algo que está en la mente del "operante". Cuando Levi trata este tema y el de la brujería en sus escritos, se sale por la tangente a fondo y sus tremendas exageraciones, coloreadas con lo rimbombante y retórico que puede hacer su estilo cuando le conviene, los convierte en lecturas muy amenas. Y que algunos han citado seriamente, interpretándolos literalmente, en vez de considerarlos como simple verborrea; esto es algo que no puedo entender. Sus observaciones sobre la cabra de Mendes y el culto de Baphomet relacionados con los Templarios son simplemente ridículos. ¿Qué comentarios se les pueden a las absurdas instrucciones que da y que se supone que son los pasos que siguen los que tienen relación con las artes negras, aparte de decir que son un material espléndido para una novela de misterio? Todavía no he encontrado unos grandes almacenes en los que se puedan comprar velas hechas de grasa humana. ¿Qué ser humano sería tan asno o tan tonto como para pensar que se puede conseguir incienso mezclando la sangre de una cabra, un topo y un murciélago? Otras de las cosas absolutamente necesarias son la cabeza de un gato negro muerto recientemente, un murciélago ahogado en sangre, los cuernos de una cabra virgen y ¡la calavera de un parricida! Y, sin embargo, en el Libro de la Magia Ceremonial, Waite se ha tomado la molestia de proferir una advertencia en contra del Goetia y de las descripciones de Levi, por ridículas, sobre la utilización del círculo goético. Preparando una demoledora ofensiva en contra de la Magia Negra, Waite ha maniobrado con su artillería pesada cuando, en realidad, habría sido mucho más efectivo utilizar una cerbatana contra este enemigo. Creo que no cabe ninguna duda de que Levi estaba "tomando el pelo" a algunos lectores y se estaba permitiendo el lujo de inventar algunos ritos misteriosos imposibles, hijos de una curiosa aunque exuberante imaginación.

El hipnotismo y el hecho de impedir que otra persona elija o use su voluntad constituye una de las formas más abominables de la Magia Negra. A los que emplean estos métodos, los Teúrgos los deberían evitar como a la peor de las enfermedades. Los absurdos banquetes relacionados con la elaboración de filtros, pociones y figuras de cera para trabajos de fascinación o maliciosos están por debajo de la dignidad del Mago sincero. Lo que sí puede ser Magia Negra auténtica es la utilización de sellos y talismanes cargados, fabricados por una persona que haya adquirido poderes mágicos con la finalidad de causar daño a su prójimo. Las operaciones cuyo objetivo es evocar la sombra de un amigo o pariente fallecido para que se manifieste de forma visible se realizan manipulando la sustancia astral y no son muy aconsejables, ya que perturban el tranquilo proceso de asimilación y de creación de facultades que se desarrolla en el astral más elevado después de la muerte física. La Necromancia sólo puede satisfacer a la vanidad insana y a la curiosidad desordenada. Esta rama de la brujería es semejante al espiritualismo aunque, para no pecar de injusto, debo admitir que los motivos del último habitan en un plano más elevado y sincero. Sin embargo, en ninguno de los dos casos es excusa el motivo, ya que ambos son abominaciones contra la tendencia de los procesos de la Naturaleza.

Ya que en este capítulo estamos tratando ampliamente de lo Astral, me gustaría hablar de la técnica del viaje astral que realiza el Mago. Para el Teúrgo es una tarea fundamental investigar cuidadosamente, como ya se ha dicho en un capítulo anterior, en su Cuerpo de Luz brillante e iridiscente los niveles más elevados de la Luz Astral, aquellos que limitan con los mundos creadores y arquetípicos. Debe también penetrar impávido en el interior de todos los santuarios guardados y familiarizarse con la naturaleza esencial y los distintos aspectos que presenta este plano, aunque hay un hecho importante que nunca debe perder de vista. Siempre debe intentar trascender ese plano. No es más que una Academia de Aprendizaje. Y aunque sus lecciones son necesarias, una vez que se han aprendido y asimilado, ya no hay necesidad de permanecer allí y hay que partir en busca de las siempre espléndidas Mansiones del Fuego y la Sabiduría. Se debe educar y ejercitar continuamente el Cuerpo de Luz espiritualizado, se debe hacer que su sustancia sea más sensible y refinada de forma que, de un cuerpo lunar vago y sin forma renazca un brillante cuerpo solar. Y en este cuerpo el Mago puede ascender a las alturas espirituales translúcidas y al fuego que mora más allá de ellas.

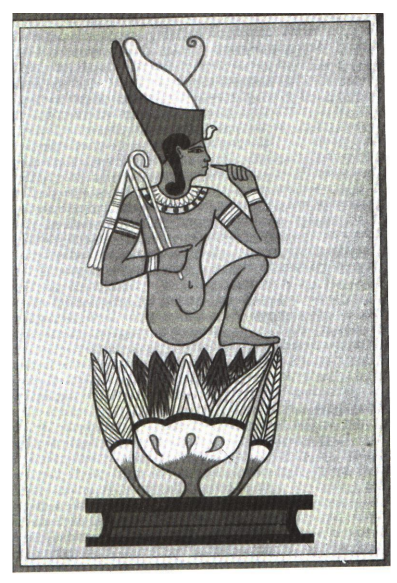
Puede ser que el estudiante que esté realizando sus investigaciones sistemáticas en ese plano, con el propósito de descubrir cuál es la naturaleza de su estructura psicológica, se encuentre con ciertas puertas y tenga que enfrentarse con guardianes armados. A pesar del poder del Pentagrama, los gestos y signos mágicos, la invocación de los Cuatro Ángeles y otros dispositivos mágicos, los guardianes, bajo ninguna circunstancia, le permitirán entrar ni atravesar las puertas que guardan. En *La Vela de Visión* encontramos una descripción de A.E. de esta experiencia de naturaleza mágica. "Entonces empecé a girar de nuevo y yo era la figura más pequeña que había por el aire y ante mía había una puerta gigantesca que parecía tan alta como los cielos y una figura sombría llenaba el quicio y me impedía el paso. Esto es todo lo que puedo recordar ... El escriba del Libro de los Muertos también menciona este hecho: En los capítulos relacionados con los nombres de los Pilones y con los nombres de los Guardianes y Porteros angélicos se proporcionan algunas pistas mágicas veladas sobre cómo se puede entrar".

En ese punto, antes de seguir adelante con el tema de la Elevación sobre los Planos, es necesario explicarle al lector uno de los aspectos más importantes de la técnica Astral que no debe olvidar nunca. Los habitantes del Plano Astral responden al Pentagrama de dos formas muy distintas y claramente diferenciadas. La experiencia de los Teúrgos modernos sobre esta cuestión corrobora toda la tradición mágica de la antigüedad. Según su testimonio, cuando nos enfrentemos con la llameante Estrella de cinco puntas, formulada por la Voluntad Mágica, algunos seres astrales se encogerán perceptiblemente y desaparecerán. Sin embargo, otros seres crecerán y se expandirán y cubrirán el horizonte con una espléndida luminosidad. La experiencia de los Magos de todos los tiempos demuestra que el ser que se arruga de miedo ante el Pentagrama o desaparece rápidamente es o bien un demonio de cara de perro o un elemento y según eso se le debe tratar. Por otro lado, el ser cuya apariencia no sufre con el Pentagrama ni con el ritual del destierro es una inteligencia espiritual, un Ángel, un ser celestial elevado al que hay que amar, respetar y venerar.

Una variación del Pentagrama que emplea alguna gente con un cierto nivel de éxito es una cruz dorada coronada por una rosa carmesí. El simbolismo es idéntico en ambos casos, aunque se puede considerar que la cruz tiene algunas implicaciones teológicas desagradables. Es un símbolo de los cuatro elementos extendidos en los cuatro puntos cardinales; coronándola tenemos la Rosa, el símbolo de la belleza, de la nobleza y de la vida espiritual. En la práctica, su aplicación es algo distinta a la del Pentagrama, ya que es menos sencillo formular la Rosacruz con la Vara; el Mago interpone en su imaginación este símbolo entre el otro ser y él mismo, sin intentar trazarlo.

Es decir, que el hecho de que el Ángel vestido de fuego y gloria, llevando una espada flameante, le impida la entrada al Pilón debe hacer que el Teúrgo se detenga y reflexione. Ya que esto implica que no se ha purificado lo suficiente ni su Cuerpo de Luz es lo bastante sensible como para poder pasar por ese Pilón del que se le ha expulsado. Y su tarea solemne será considerar qué medios puede utilizar para purificarse.

Se debe infundir en el Cuerpo de Luz una sustancia espiritual que provenga de planos más elevados y celestiales. El método más infalible de todos es asumir continuamente formas de Dios y transmutar su propio astral en el del Dios e identificarse con la moral sublime y el carácter espiritual del Dios. Con este método, la sustancia del Cuerpo de Luz empezará a participar, en su momento, en el esplendor y la refulgencia de la sustancia del Dios.



HARPOCRATES SOBRE EL LOTO El señor del silencio

Quizá la mejor forma de Dios a asumir, con esta finalidad, sea la de Harpócrates sentado en el loto, el Señor del Silencio, que es el gemelo de Horus, el Señor de la Fuerza y del Fuego. La forma convencional en que se le suele representar es como si fuera un bebé inocente, con un dedo en la boca, en una postura embrionaria y encima de un loto que brota del mar. Está rodeado de un color azul oscuro no muy diferente del que se podía ver en el símbolo tattva del espíritu, y que representa la noche que todo lo impregna. El loto es el símbolo perenne de la resurrección y de la eterna juventud y el bebé representa la inocencia, la espiritualidad y el supremo reposo. Iamblichus afirma en Los Misterios: "Con este Dios "sentado sobre el loto" se simbolizan oscuramente una trascendencia y una fuerza que de ninguna forma se ponen en contacto con el lodo y también indica el imperio intelectual. Porque todo pertenezca al loto se ve como circular, tanto la forma de las hojas como el fruto; y la circulación está aliada solamente con el movimiento del intelecto, que le proporciona energías en un sentido y según una única razón. Pero el Dios se consolida por sí mismo, por encima del dominio y la energía de este tipo, venerable y sagrado, que habita en sí mismo, que es lo que significa estar sentado".

El asumir esta forma mágicamente, en especial el entorno del cuerpo astral con el huevo azul-negro o índigo, implica el poder de desterrar cualquier influencia no deseada.

Esta técnica particular de la Forma de Dios de Harpócrates tiene un significado especial, incluso por lo que se refiere a la vida cotidiana. Cuando a uno le asalten pensamientos no deseados o emociones odiosas, necesite alivio para las tensiones o precise de fuerza o asistencia espiritual, que asuma la forma del Dios. Al asumirla, el ser se convierte en la forma de este Dios y la mente se eleva por encima de las pequeñeces mundanas por asimilación del carácter y la naturaleza de la divinidad. Supone, ciertamente, una poderosa imaginación y mucha fuerza de voluntad, pero para mucha gente es más fácil tener en la mente una imagen que una idea abstracta y cualquier individuo, con un poco de práctica, puede aprender a visualizar una forma tan sencilla y bella como el bebé del loto.

La única dificultad se puede encontrar en la transfiguración del Cuerpo de Luz y la posterior identificación y unión con el Dios. En esto, evidentemente, es necesario practicar.

La vibración de los nombres divinos es un ejercicio que no se debe omitir en ninguna circunstancia ya que, a medida que se sigue adelante, se expulsan los elementos groseros de la constitución (física, astral y moral) y ocupan su puesto otros elementos más bellos y sensibles. Las frecuentes celebraciones de la Eucaristía son también un método excelente para transmutar y exaltar la sustancia de todo el ser. Esta operación se describió brevemente en una página anterior, pero por mor del énfasis, volveremos sobre ella. Divorciada de todo dogma, la esencia de la Eucaristía es ésta. Se toma una sustancia simple como, por ejemplo, hostia de trigo; se la bautiza con el concepto más elevado de Dios o, según el caso, con el nombre de una Esencia espiritual particular y se consume. De esta forma, se realiza una transustanciación de los elementos debida a la Voluntad. Lo que antes era terrestre se ha convertido en celestial. Lo que antes era una cosa de la tierra se ha convertido en una cosa de los cielos. Una galleta de trigo y el vino, directamente asimilados a la sangre, son absorbidos por el propio ego. En realidad, es una especie de magia talismánica porque al nombrar la sustancia, el Mago invoca la fuerza espiritual que corresponde a ese nombre y en esos elementos físicos, pan y vino, reside una fuerza como si fuera su hogar terrenal. El hecho es que, cuando el Mago los consume introduce en su ser un poder espiritual que, en virtud de su energía inherente, expulsa de su ser a los elementos impuros y transmuta y eleva al hombre a un plano superior. De esta manera se lleva a cabo la transmutación del Cuerpo de Luz: un cuerpo lunar, oscuro, se convierte en un cuerpo Solar, un organismo brillante, claro, de forma definida, que despide chispas como el acero bruñido y que puede pasar por todos los Pilones, penetrar en los santuarios más celosamente guardados y solicitar la ayuda de los guardianes angélicos. Con este cuerpo celestial de sustancia espiritual, la gozosa vestidura de la Fiesta Nupcial, el Teúrgo no experimentará ningún problema para elevarse sobre los planos, desde el Malkus por medio del Camino de Saturno, hasta la Esfera de los Fundamentos. Desde los Fundamentos y por medio de la Flecha de la Aspiración, puede llegar al Poder de la Armonía y la Belleza, hacia arriba, siempre hacia arriba, y más allá del desértico Abismo, que atraviesa sobre el Camello Cabalístico, llega al Palacio del Rey y de la Reina, que es la sagrada Copa del Árbol de la Vida, donde es recibido con gozo y adulación. Una vez que ha llegado a la Copa, ya no es Mago. Sin embargo, todavía existe esa consciencia suprema de la Vida Eterna que es la individualidad real del Mago -la parte real de él de la que acaso apenas era consciente en sus anteriores vidas sobre la tierra-, ese espíritu universal primigenio que late y vibra, inadvertido, en el núcleo del corazón de todos nosotros.

Porfirio escribió que "las almas que atraviesan las esferas de los planetas se van poniendo, como si fueran túnicas sucesivas, las cualidades de esas estrellas". Como tanto los Planetas como los Signos del Zodíaco se le han atribuido al Árbol y están incluidos en la implicación de los Diez Sephiros, el Mago, por medio de este proceso de Elevación sobre los Planos, asimila las cualidades más elevadas y las características de todos los Planetas y Sephirah. A medida que asciende hacia la Luz Celestial de la Llama Perdurable de la Vida, va incorporando a su ser el poder innato de los planos que atraviesa y, como las características más inferiores de su ser son apenas compatibles con la majestad impersonal del reino celestial, se eliminan y las primeras quedan al cuidado de los augustos guardianes del campo de la consciencia. El Mago va asumiendo sucesivamente todas las características de los mundos más elevados y las trasciende hasta que al final de su viaje mágico se funde en un mismo ser con el Señor de toda Vida. La meta final de su peregrinación espiritual es ese plácido éxtasis en el que la personalidad finita, el pensamiento y la autoconsciencia, e incluso la conciencia elevada de los Altos Dioses, desaparecen y el Mago se funde con el *Ain Soph* en una unicidad en la que no existe ni sombra ni diferencia.

#### **CAPITULO DIECISEIS**

Cuando el autor empezó a bosquejar y escribir este libro sobre Magia, tenía la firma intención de explicar y aclarar todos los procesos mágicos para que quedaran tan inteligibles como fuera humanamente posible y, al tiempo, coherentes con el tratamiento exegético que se debe dar a un tema tan difícil y complejo. Como en el pasado ha habido mucha oscuridad intencionada y muchos engaños deliberados sobre este tema, parecía que era el momento adecuado para proporcionar un informe que se pudiera utilizar, de una vez por todas, y que fuera una explicación clara y definida. El autor espera haberse ajustado a sus intenciones aunque, sobre este punto, el único juez puede ser el lector.

Las características de muchos libros sobre Magia han sido la ambigüedad y, algunas veces, el intento deliberado de engañar por medio de la utilización de un difícil simbolismo y largas listas de nombres autorizados, lo que les restaba parte del valor que pudieran tener. Lo que queda por incluir en este libro es una fórmula secreta de Magia Práctica, pero es de una naturaleza tan tremenda —oculta como lo ha estado siempre en el pasado con el encanto de símbolos secretos y espesos velos- que el autor duda si será prudente o político mantener su intención original.

## CAPITULO DIECISEIS

. . .

Por supuesto, se podía haber omitido en el índice general, pero si se quería que este tratado fuera moderadamente completo, por lo que se refiere a los aspectos fundamentales y al mismo tiempo elementales de la Alta Magia, había que incluirla de alguna forma. El método del que se va a hablar Es una fórmula muy poderosa de la Magia de la Luz y de la que se puede abusar indiscriminadamente si se aplica a la Magia Negra. Pero para presentar un concepto de esta técnica y teoría, el autor tiene que dar de lado su intención original. Será necesario recurrir al elocuente simbolismo que se lleva siglos utilizando para comunicar estas ideas. Y el lector puede estar seguro de que este simbolismo no se ha embrollado a propósito ni se ha convertido en ambiguo, oscuro y sin sentido. Si se estudian cuidadosamente los términos empleados, se descubrirá que existe una continuidad y una coherencia que le revelarán, a las personas adecuadas y de forma muy exacta, los procesos de esta técnica.

¡La Misa del Espíritu Santo! Así se denomina esta técnica especial. Y es única en el conjunto de la Magia, ya que comprende casi todas las formas conocidas de procedimientos Teúrgicos. Y, al mismo tiempo, es la quintaesencia y la síntesis de todos ellos. Entre otras cosas, tiene que ver con la Magia de los Talismanes. Por este método, una fuerza espiritual viva queda unida a una sustancia telesmática especial. Este "telesmata" no es una cosa inerte ni muerta y en los ceremoniales habituales recibe evocación telesmática. Por el contrario, es algo vivo, vibrante y dinámico y contiene la semilla de la posibilidad de crecimiento y de desarrollo. De cierta forma, muy especial, tiene que ver con la fórmula del Santo Grial. Se emplea un Cáliz dorado de gracia espiritual en el que se vierte la esencia y la sangre viva del Teúrgo para la redención, no de su alma sino de todo lo que se debe salvar de la humanidad. La Eucaristía queda implícita y el Cáliz se utiliza como una copa de comunión; su contenido santificado -taumatúrgico e iridiscente; en resumen, el vino sacramental- se debe dedicar y consagrar al servicio de lo Más Elevado. La Oblación que se consumirá con este vino Eucarístico es la esencia secreta del intoxicado Mago y del Dios al que ha invocado. En este método

también hay que hacer alarde de profundos conocimientos sobre la técnica de la alquimia, ya que en su mayor parte tiene relación con la producción del Oro potable, de la Piedra Filosofal y del Elixir de la Vida que es Amrita, el Rocío de la Inmortalidad.

Por encima de todo, el lector debe recordar la fórmula filosófica del Tetragrammaton, que es el método de esta Misa. Esto demuestra la necesidad de tener conocimientos prácticos de los principios numéricos de la Santa Cábala, porque cuanto más amplio y más sistematizado sea el conocimiento que uno posea, más significado le conferirá a la Fórmula del Tetragrammaton. En el capítulo en que se explicaba la teoría mágica del Universo, también se hablaba brevemente de las implicaciones generales del Nombre sagrado. Estas ideas se deben asimilar profundamente en relación con el Árbol. Y con este entendimiento, el lector será capaz de aplicar sus poderes al esquema simbólico que viene a continuación.

Ilustrando un principio de capítulo en la obra de Franz Hartmann Los Símbolos Secretos de los Rosacruces, encontramos un dibujo de una sirena que sale del mar. Tiene las manos en los pechos y de ellos salen dos corrientes que vuelven al mar. Para explicar esta figura, Hartman escribió: "La figura representa el fundamento de las cosas y de dónde nacen todas las cosas. Es un principio dual de la Naturaleza; sus padres son el Sol y la Luna; produce agua y vino, oro y plata, por la bendición de Dios. Si torturas al Águila, el León se debilitará. Las "lágrimas del Águila" y la "roja sangre del León" tienen que encontrarse y mezclarse. El Águila y el León se bañan, comen y se aman. Se asemejarán a la Salamandra y arderán en fuego constante".

Para elaborar lo anterior, se deben postular los siguientes principios. En este sistema, la Y del nombre sagrado recibe el nombre de León Rojo. La primera H es el Águila Blanca. El concepto de estas letras es que son representaciones de dos principios cósmicos, dos ríos de sangre escarlata que manan de los pechos de la sirena y van al mar, dos corrientes diferenciadas y de flujo perpetuo de vida, luz y amor que provienen eternamente de la propia Vida. En ellas reside el poder de tocarse y comunicarse, de hacerse nuevo el uno al otro, sin romper los sutiles límites de las corrientes y sin que se confundan sus sustancias. Son complementarias y de naturaleza opuesta y, sin embargo, en ellas tiene sus raíces la totalidad de la existencia. Según las autoridades, todas las operaciones de alquimia requieren dos instrumentos principales: "Una vasija circular y cristalina, justamente proporcionada a la calidad de lo que contiene" o Cucurbite y "un horno teosófico y sellado cabalísticamente o Atanor". Al Atanor se le asigna la letra Y y al Cucurbite la H.

Y ahora, aunque el Oro puro que se mencionó es una sustancia homogénea, única e indivisible, dinámica y preñada de infinitas posibilidades; sin embargo, en su producción se usaron dos sustancias distintas. Reciben los nombres de Serpiente o la Sangre del León Rojo y las Lágrimas o el Gluten del Águila Blanca. La Serpiente es una atribución de la V del Tetragrammaton y el Gluten de la última H del Nombre. Los instrumentos alquímicos que se han mencionado se deben considerar como almacenes o generadores de estos dos principios divinos o rápidas corrientes de sangre, fuego y fuerza; el Atanor es la fuente o el vehículo de la Serpiente y el Cucurbite la morada del Gluten.

Para fabricar el oro alquímico, que es el Rocío de la Inmortalidad, hay que llevar a cabo una operación muy peculiar que consta de varias fases. Por medio del estímulo del calor y del fuego espiritual que se comunican al Atanor, se debe producir una transferencia, una ascensión de la Serpiente desde ese instrumento al Cucurbite, utilizado como retorta. El matrimonio alquímico o la mezcla de las dos corrientes de fuerza en la retorta produce la corrupción química de la Serpiente en los menstruos del Gluten. Ésta es la parte *solvé* de la fórmula alquímica general *solvé et coagula*. Después de la corrupción de la Serpiente y de su muerte, se eleva el resplandeciente Fénix al que, como si fuera un talismán, hay que cargar por medio de una invocación continua del principio espiritual que se ajusta al trabajo que tenemos entre manos. La conclusión de la Misa consiste o bien

\_

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Amphitheatrum, H. Khunrath.

en la consunción de los elementos que se han transustanciado, que es el Amrita, o bien en el ungimiento y consagración de un talismán especial.

Antes de seguir adelante con el análisis de los aspectos de esta Operación, me gustaría presentarle al lector una cita en la que se repite esta Misa con algún detalle y se utiliza la nomenclatura habitual de la alquimia. "Soy una diosa famosa por mi belleza y origen, nacida del mar que rodea todas las tierras y que nunca reposa. De mis pechos brota leche y sangre; hiérvelas hasta que se transformen en oro y plata. Operación excelente, a consecuencia de la cual se generan todas las cosas, aunque a primera vista eres veneno, adornado con el nombre de Águila Voladora ... Tus padres son el Sol y la Luna; en ti está el agua y el vino, el oro y también la plata de la tierra que el hombre mortal puede disfrutar ... Pero considera, oh, hombre, cuáles son las cosas que Dios te otorga por estos medios. Tortura al Águila hasta que llore y el León se debilitará y se desangrará hasta que muera. La Sangre de este León junto con las lágrimas del Águila son el tesoro de la tierra". Esto, sin duda, es una explicación de la figura que reproduce Franz Hartmann.

En opinión de algunos autores la Operación, desde la Invocación preliminar con la vinculación de la fuerza en los elementos, hasta el acto de la Comunión en el Cáliz consagrado, no debe durar menos de una hora. Sin embargo, a veces se precisa un período más largo, especialmente si se desea cargar el talismán de forma completa y profunda. Hace falta tener mucho cuidado para evitar que se pierdan los elementos. Existe la posibilidad de que el Cucurbite rebose o que tenga una fuga; otro accidente muy lamentable es la asimilación o la evaporación de los elementos corruptos en ese instrumento. Nunca me cansaré de repetir que si los elementos no se consagran correctamente; o si la fuerza invocada no los afecta adecuadamente; o si está vinculada de forma insegura a los elementos, toda la Operación puede quedar anulada. Y puede degenerar fácilmente a las mayores profundidades; la consecuencia será que se ha creado un horror Qliphótico que existirá, como un vampiro que afectará a los muy sensibles y a los que están inclinados a la historia y a la obsesión. Si el elixir se destila correctamente y le sirve de médium al espíritu invocado, entonces se abren los Cielos, las Puertas quedan de par en par ante el Teúrgo que tiene a sus pies todos los tesoros de la tierra. "Si lo descubres, guárdalo en silencio y como algo sagrado. No confies en nadie más que en Dios".

El problema del vínculo para conectar la operación mágica con el resultado apetecido se debe considerar en sus distintos aspectos. Si es necesario que haya un talismán exterior para que este efecto se produzca de forma visible, entonces se debe construir un sello apropiado de metal, cera o sobre pergamino. Se debe consagrar y ungir con el elixir que se ha elaborado por medio de los canales del Trabajo Hermètico. Los sellos y talismanes que vienen en la *Clave de Salomón el Rey* son muy adecuados para este caso. Y, lo mismo, los que están incluidos en *El Mago*. Si la operación que el Mago desea realizar está relacionada con Júpiter, se debe preparar un pantacle apropiado. Durante la fabricación del Elixir, se debe asumir la Máscara de Dios de Maat y recitar un conjuro para el ángel o la inteligencia requeridos. dEspués que se ha terminado la Misa, se debe poner una cantidad pequeñísima de rocío celestial sobre el sigil o talismán de Júpiter, con lo que queda cargado por una fuerza insuperable para producir los resultados deseados. En la práctica, este procedimiento puede sufrir ligeras variaciones.

La cuestión del vínculo no se plantea en una Ceremonia en la que el Círculo y el Triángulo o el demonio y el exorcista ocupen el mismo lugar. Es decir, cuando el Teúrgo trabaja únicamente sobre su propia consciencia sin hacer referencia a ningún efecto exterior. En un caso así, la Misa del Espíritu Santo llega automáticamente al clímax cuando se consumen los elementos cargados y la fuerza invocada se encarna en el Mago. Creo que es en este tipo de Operación cuando la Misa del Espíritu Santo genera mayor cantidad de fuerza y llega a los niveles de eficacia más elevados.

La gran ventaja de este método, incluso en las operaciones corrientes, es que se puede prescindir del ceremonial casi por completo. El Mago puede llevar a cabo fácilmente el ritual de destierro sobre el Astral y las invocaciones se pueden recitar en silencio de manera que el profano no puede percibir la

Magia de naturaleza ceremonial. Sin embargo, para el caso de operaciones en las que el resultado deseado exista en otro plano o sea exterior a la consciencia del Mago, los efectos no se producen con la misma infalibilidad que en los trabajos subjetivos. El examen de informes privados realizados por Magos que habían utilizado este motor mágico nos muestra que es mejor utilizarlo para trabajos en el interior de la consciencia del Mago. En ellos, la Misa del Espíritu Santo es más poderosa y eficaz. Es difícil inventar un método mejor o más apropiado para el desarrollo de la Voluntad Mágica, el incremento de la Imaginación y para la invocación a Adonai y a los Dioses Universales para que vayan a morar en el Templo consagrado del Espíritu Santo. No implica ningún gasto de energía vital, porque toda la energía que se utiliza en la Operación retorna al Mago al final de ella, aumentada y enriquecida con el nacimiento del Fénix dorado, el símbolo de la resurrección y el renacimiento.

El poder supremo que hace funcionar esta técnica es el amor. Aunque pueda parecer trivial, aunque la palabra se haya convertido en algo trillado, hay que repetir que el poder motivador es el amor. Una fuerza amorosa que la Voluntad lleva sujeta por una traílla y que controla el Alma. El poder destructor de la Espada y todo lo que implica la Espada, el carácter dispersor de la daga o cualquier otra de las armas elementales no tiene espacio aquí. En consecuencia, este método es uno de los más elevados. Como participa del amor, también lo hace de la sustancia y de la esencia de la propia vida.

En la Operación, esta Misa es extraordinariamente simple. De hecho, un Mago ha observado que no es más complicada que montar en bicicleta.

Es decir, después de haber realizado algunos preliminares y ejercicios. Y, más que nada, requiere una Voluntad especialmente poderosa y destacada y una mente ejercitada y capaz de concentrarse durante largos períodos de tiempo. Una de las particularidades de esta técnica es que, a menos que desde el principio uno permanezca excepcionalmente alerta y cauteloso, al Mago le resulta fácil perder el control sobre sus instrumentos alquímicos, con lo que se arruinaría toda la operación. El peligro mayor y supremo consiste en gozar tanto con la ejecución técnica de la Misa que quede excluido el auténtico trabajo mágico. Por otro lado, debido a este elemento de delicia y de gozo, la técnica exige pericia mucho más que las otras. Se debe haber ejercitado la mente para que sea capaz de concentrarse en cualquier circunstancia. La técnica del Yoga supone una tremenda ventaja como preliminar a una práctica mágica de este tipo. Se puede decir que para tener éxito en la magia se requiere un profundo conocimiento en la técnica del Yoga.

Hay otra observación que tampoco está fuera de lugar. Superficialmente y a primera vista, puede parecer que entre este tipo de operación mágica, tan detalladamente descrita, y el trabajo ceremonial habitual existe un gran vacío. Cierto es que la Misa del Espíritu Santo es un avance en el lento trabajo del ceremonial, aunque este último sea esencial al comienzo del entrenamiento mágico. Este método es muchísimo más directo y, debido al tipo particular de energías que hace que soporte la Naturaleza, sus efectos son muchísimo más poderosos y de más largo alcance que los del ceremonial solo. Sin embargo, aunque subsistan como dos clases de trabajo muy diferenciadas, se pueden combinar y utilizar en conjunción la una con la otra.

Las autoridades en alquimia, que tienen este método en alto concepto, están de acuerdo en que unos resultados tan elevados no se pueden conseguir sin plegarias. No se puede conseguir nada permanente ni divino si no es con plegarias. Por lo tanto, mientras se desarrolla la Operación de la Misa y se hace más intenso en fuego en el Atanor, se debe recitar una entusiasta invocación, bien astral, bien audible. La operación en conjunto debe ir precedida por una invocación más general que le conferirá legitimidad al trabajo. A medida que avanza el proceso astral de creación, los mantras rítmicos ayudan a formular y a vivificar los moldes que han creado la Voluntad y la Imaginación y a atraer la fuerza espiritual deseada. Entonces, cuando la Serpiente se traslade desde el Atanor y comience la corrupción alquímica en el Gluten del Águila Blanca, el Cucurbite se convertirá en el receptáculo de la nueva sustancia, viviente y dinámica, que lleva la marca indeleble de las invocaciones que le habrán comunicado su plasticidad y potencialidad, junto con un enorme ímpetu

en una dirección dada. Y el resultado será que, al entregar esta sustancia que es el Mercurio filosofal, impregnada por una inteligencia de energía espiritual y dinámica capaz de producir el cambio deseado dentro de los límites de su esfera, satisface completa y totalmente las aspiraciones del Mago.

Ejecutada en el interior de un Círculo adecuadamente consagrado, después de un cuidadoso destierro seguido de una poderosa conjura a las fuerzas divinas y asumiendo la Forma de Dios apropiada, esta Ceremonia ha demostrado que tiene un incomparable poder para abrir las Puertas de los Cielos. Usando como armas elementales solamente la Copa y la Vara, junto con los mantras o invocaciones rítmicas especiales, es muy difícil que no se consiga el efecto deseado. Esta unión de dos armas mágicas distintas, aunque haya aparecido por primera vez, aumenta la potencia de cada una de ellas, ya que se combinan en una sola operación los mejores aspectos y las mejores ventajas de ambas.

#### CAPITULO DIECISIETE

Ya se han tratado los aspectos más importantes de la Magia. Sin embargo, antes de concluir este libro deseo dar algunos ejemplos de los distintos tipos de rituales e invocaciones de los que consta una ceremonia completa. En páginas anteriores, se han mencionado varios tipos de rituales y ahora es necesario hacer más explícitas esas referencias. Una operación ceremonial completa consta de un cierto número de ciclos inferiores, por decirlo de alguna manera. Aparte de todas las cuestiones de preparación y consagración de las Armas del Arte, el Círculo y el Triángulo y los Talismanes, cuestiones de las que ya se ha hablado, la Ceremonia se compone de ocho fases diferentes y cada una de ellas se debe repetir dos o tres veces por aquello del énfasis. La Ceremonia comienza con un cuidadoso Ritual de Destierro, del que ya se ha hablado, con objeto de que la esfera de trabajo quede perfectamente pura y limpia. A continuación, generalmente viene la Oración o Invocación al Señor del Universo. Luego se debe utilizar otra invocación al Dios que rige esta Operación y se debe recitar un llamamiento al Arcángel o Ángel; a este llamamiento le seguirá una poderosa conjura al Espíritu o Inteligencia que se desea tome apariencia visible. Su manifestación en el Triángulo viene saludada por una bienvenida especial y se quema incienso a modo de ofrenda y para que pueda tomar cuerpo. Después viene el Permiso para Salir y la Operación termina con un Ritual de Destierro completo.

Lo que nos proponemos en este capítulo final es dar algunos ejemplos de cada uno de los ciclos más importantes del trabajo y reproducir las invocaciones que las autoridades consideran inimitables.

Uno de los preliminares más importantes que debe tener en cuenta el Teúrgo es la preparación de un Templo adecuado que se utilizará como escenario de las operaciones. La utilización continuada de una habitación especial en la que la ocupación fundamental ha sido la práctica de la Meditación y de cosas generalmente mágicas tiende automáticamente a consagrar ese espacio limitado al Gran Trabajo, expulsando a todas las influencias perturbadoras o no deseadas. Se puede elaborar una forma muy simple de ceremonia para consagrar una cámara especial a finalidades mágicas; basta incorporar al Ritual del Pentagrama alguno de los aforismos de los Oráculos Caldeos, como por ejemplo en el siguiente ritual:

"Que el Mago mire hacia el Este y, agarrando la Vara del Loto por la parte negra, diga las siguientes palabras:

#### ¡HEKAS, HEKAS, ESTI BEBELOI!

Entonces se debe poner en práctica el Ritual de Destierro Menor del Pentagrama, de manera que el Círculo se forme rodeando toda la Cámara; después de esto, se debe colocar la Vara sobre el Altar.

Purifica con agua los límites exteriores del Círculo diciendo: "Así, por lo tanto, en primer lugar, el Sacerdote que gobierna los trabajos del Fuego debe rociar el agua del mar estrepitoso y resonante".

Purifica el fuego diciendo: "Y, cuando después de todos los Fantasmas, veas ese Santo Fuego Sin Forma, ese Fuego que brilla en las profundidades ocultas del Universo, escucharás la Voz del Fuego".

Entonces, levanta de nuevo la Vara del Loto por el extremo blanco y repite la Adoración:

Santo eres Tú, Señor del Universo Santo eres Tú, al que la Naturaleza no ha formado Santo eres Tú, el Inmenso y Poderoso Señor de la Luz y de la Oscuridad Inmediatamente después de haber ejecutado el Ritual del Destierro y justo antes de que comience la Ceremonia, se aconseja recitar una Invocación de lo Más Elevado. De la misma manera que la voluntad inferior aspira a lo que está porque está por encima, la voluntad superior aspira a la unión con lo que está por abajo. Para equilibrar la Ceremonia se considera indispensable una Invocación, a la Voluntad Más Elevada se la considera el Augoeides o el Señor del Universo. La plegaria que se incluye a continuación aparece en la obra *Los Símbolos Secretos de los Rosacruces*, de Franz Hartmann, y es uno de los cánticos religiosos más elocuentes que se hayan escrito:

"Eterna y Universal Fuente de Amor, Sabiduría y Felicidad; la Naturaleza es el libro en que está escrito Tu carácter y nadie puede leerlo a menos que haya asistido a Tu escuela. Y por eso nuestros ojos se dirigen a Tí, como los ojos de los sirvientes se dirigen a las manos de sus amos y amas, de los que reciben las dádivas.

Oh, Tú, Señor de los Reyes, ¿quién no debe alabarte sin cesar y por siempre con todo su corazón? Porque todo lo que existe en el Universo proviene de Tí, pertenece a Tí y debe volver a Tí. Todo lo que existe, en última instancia, tiene que someterse a Tu Amor o a Tu Ira, a Tu Luz o a Tu Fuego y todo, bueno o malo, debe servir para Tu glorificación.

Tú solo eres el Señor y Tu Voluntad es la fuente de todos los poderes que existen en el Universo. Nada puede escapar de Tí. Tú eres el Rey del Mundo y Tu residencia está en los Cielos y en el santuario del corazón del virtuoso.

Dios Universal, Vida Unica, Luz Unica, Poder Unico, Todo Tú en Todo, más allá de la expresión y del concepto. ¡Oh, Naturaleza! Tú, símbolo de la Sabiduría. En Mí, no soy nada; en Tí, soy Yo. Vive Tú en mí y condúceme a la región del yo en la Luz Eterna".

En *La Magia Sagrada de Abramelin el Mago*, Abraham el Judío no incluía ni oraciones ni invocaciones y sugería que las mejores invocaciones son las que escribe cada uno para sí mismo porque así se ajustan a las necesidades personales. Sin embargo, incluye una Oración que, como la anterior plegaria Rosacruz, es apropiada para el comienzo de la Ceremonia y sirve para elevar la mente del Mago y para solicitar a los impulsos divinos que bendigan el trabajo que se va a realizar.

"Oh, Señor Dios de Misericordia, el Más Benigno y Generoso, que concedes Tu gracia de mil maneras; que perdonas las iniquidades, los pecados y las transgresiones de los hombres; en cuya Presencia, nadie es inocente; que extiendes las transgresiones del padre al hijo y al sobrino hasta la tercera o la cuarta generación. Conozco mi infamia y sé que no merezco aparecer ante Tu Divina Majestad ni implorar tu Bondad y Misericordia ni suplicarte la menor Gracia.

Pero, oh, Señor de los Señores, la Fuente de Tu Munificencia es tan grande que llama a los que están avergonzados por sus pecados y no se atreven a aproximarse y les invita a que beban de Tu gracia. Por tanto, oh, Señor Dios mío, ten compasión de mí y aparta de mí toda iniquidad y toda malicia; limpia mi alma de la impureza del pecado; renueva mi espíritu y consuélame. Así podré fortalecerme y seré capaz de entender el Misterio de Tu Gracia y los Tesoros de la Divina Sabiduría. Santifícame con el Aceite de Tu Santificación, con el que santificaste a todos Tus Profetas; y purifica en mí todo lo que pertenece a mí para que pueda ser digno de la Conversación con los Santos Ángeles de la Guarda y de Tu Divina Sabiduría y me otorgues el Poder que concediste a Tus Profetas sobre todos los Espíritus Malvados".

Quizá una de las oraciones preliminares más hermosas que conoce el autor es una que escribió Aleister Crowley. Pertenece a una comedia mística titulada *El Barco*, compuesta hace algunos años y en ella no se encuentran las desagradables implicaciones metafísicas que hay en otras Oraciones y

que tienden a herir nuestra sensatez filosófica. Al estar en verso, su efecto es acumulativo y hace que el proceso de exaltación sea mucho más fácil. Dice así:

Tú que eres Yo, más allá de todo lo que soy

Que no tienes naturaleza ni nombre

Que existes cuando todo, excepto Tú, ha desaparecido,

Tú, centro y secreto del Sol,

Tú, primavera oculta de todas las cosas conocidas

Y desconocidas, Tú distante, solo

Tú, el auténtico fuego interior

que obsesiona y engendra, fuente y semilla

De la vida, el amor, la libertad y la luz,

Tú que estás más allá de la palabra y de la vista

Te invoco, mi tenue y fresco fuego

Encendido al que aspiro.

Te invoco, perdurable,

Tú, centro y secreto del Sol,

Y de ese misterio sagrado

Del que yo soy el vehículo.

Aparece, el más terrible y el más dulce,

Como es lícito, en tu hijo.

Porque del Padre y del Hijo

El Espíritu Santo es la norma;

Masculino-femenino, quintaesencia, único,

El hombre-ser velado en la mujer-forma

Gloria y adoración en las alturas

Tú, Paloma, humanidad que deifica

En esa carrera, corres espléndidamente

Hacia el sol primaveral

Atravesando las tormentas del verano.

¡Gloria y adoración a Él,

jugo de la ceniza del mundo, árbol prodigioso!

¡Gloria a Ti desde la Tumba Dorada,

Gloria a Ti desde el vientre preñado,

Gloria a Ti desde la tierra no trabajada!

¡Gloria a Ti, desde el voto de virginidad!

¡Gloria a Ti, auténtica Unidad

de la Trinidad Eterna!

Gloria a Ti, Tú padre y dique

Y Yo de yo soy lo que soy.

¡Gloria a Ti, Sol Eterno,

Uno en Tres y Tres de Uno!

¡Gloria y adoración a Ti

jugo de la ceniza del mundo, árbol prodigioso!

En los escritos del eminente platonista Thomas Taylor se pueden encontrar también algunos buenos ejemplos de himnos e invocaciones apropiados para el trabajo mágico. De hecho, existe un volumen que tradujo Taylor del griego en 1787 titulado *Los Himnos místicos de Orfeo* en el que se pueden encontrar invocaciones dirigidas a casi todos los Dioses más importantes. Así, pues, para el estudiante de Teúrgia, este libro será una ayuda fundamental para su trabajo práctico, en especial si tenemos en cuenta la opinión de Taylor de que el contenido del libro se empleaba en los Misterios Eleusinos. Hay un Himno a los cielos muy interesante porque pertenece al tipo de oración general que debe preceder a la ceremonia; para esto es incomparable:

Gran Cielo, cuya poderosa estructura no conoce respiro, Padre de todos, del que nació el mundo, Escucha, padre generoso, fuente y final de todo, Que siempre estás alrededor de esta pelota de tierra Mora de Dioses, a cuyo guardián rodea el poder El mundo eterno con sempiternos vínculos; Cuyo amplio pecho y pliegues envolventes Domina la calamitosa necesidad de la naturaleza. Etéreo, terrestre, cuyas distintas estructuras, Azures y multiformes, ningún poder puede dominar. Todo lo ves, fuente de Saturno y del tiempo, Bendita seas por siempre, deidad sublime, Propicia para un nuevo brillo místico y corona sus deseos con una vida divina.

En el mismo volumen hay un Himno a la Madre de los Dioses y, como invocación, se puede usar también antes del trabajo ceremonial. Merece la pena citarlo:

Madre de Dioses, gran nodriza, acércate, Divinamente reverenciada, y considera mi oración. Sentada en un carruaje, tirado por leones, Por leones destructores de toros, veloces y fuertes, Balanceas el cetro del polo divino Y el asiento del mundo, famoso, eres Tú. La Tierra es Tuya y los necesitados mortales Comparten los constantes alimentos y Tus cuidados protectores. De Ti mana el mar y todos los ríos. Fuente de toda riqueza, Tu nombre Produce regocijo entre los hombres. Porque produces deleite a las almas, ven Poderosa fuerza, y sé propicia a nuestros ritos Domadora de todo, bendita, Salvadora Frigia, ven, Gran Reina de Saturno, celestial, Anciana, doncella sustentadora de la vida. Furia inspiradora; danos Tu ayuda suplicada Con aspecto gozoso, brilla en nuestro incienso Y, por favor, acepta el sacrificio divino.

La plegaria siguiente es un extracto de una ceremonia de invocación al Santo Ángel de la Guarda que elaboró el difunto Alan Bennett, uno de los Adeptos del Amanecer Dorado, antes de entrar en el Budismo Shanga y convertirse en el Bhikku Ananda Metteya:

"Adoración a Ti, Señor de mi Vida, porque me has permitido penetrar muy dentro en el Santuario de Tu Inefable Misterio; y te has dignado a manifestarme algún fragmento de la Gloria de tu Ser. Escúchame, Ángel de Dios, el Inmenso. ¡Escúchame y asiente a mi plegaria! Concédeme que alguna vez pueda defender el Símbolo del Autosacrificio. Concédeme que pueda entender a aquellos que me llevarán más cerca de Ti. Enséñame, Espíritu estrellado, más de Tu Misterio y Tu Autoridad. ¡Que cada día y cada hora me acerquen más a Tí! Permíteme ayudarte en tus sufrimientos y que un día pueda compartir Tu Gloria, el día en que el Hijo del

Hombre es convocado ante el Señor de los Espíritus y Su Nombre en presencia de los Ancianos.

Y, para ese día, enséñame esta única cosa: cómo puedo aprender de Tí los Misterios de la Magia de la Luz Más Elevada. Cómo puedo obtener de los Moradores de los Elementos brillantes sus conocimientos y su Poder; y cómo puedo usar mejor ese concimiento.

Y, finalmente, Te pido que permitas que haya un vínculo de Esclavitud entre nosotros; que busque y, al buscar, consiga ayuda y consuelo de Ti que eres mi mismidad. Y ante Ti prometo y juro que con ayuda de Aquél que se sienta sobre el Trono Sagrado purificaré mi corazón y mi mente hasta tal punto que acaso un día me pueda unir auténticamente a Tí que eres mi Verdad, mi Genio más Elevado, mi Amo, mi Guía, mi Señor y Rey".

Aunque la forma de las invocaciones Agnósticas han llegado a conocerse bastante bien entre los que estudian Magia y Misticismo, sin embargo, hay una invocación particularmente hermosa que deseo reproducir; está en el manuscrito de Bruce. En ella podemos encontrar un cierto número de los nombres bárbaros y la utilizaba Jesús para la purificación de sus discípulos.

"Escúchame, oh, mi Padre, Padre de toda Paternidad, Luz Infinita, haz que mis discípulos sean dignos de recibir el Bautismo de Fuego, perdona sus pecados, purifica las iniquidades que hayan cometido, consciente o inconscientemente, todas las que han cometido desde su infancia hasta este día, sus palabras irreflexivas, sus malas palabras, su falsa sabiduría, sus hurtos, sus mentiras, sus calumnias fraudulentas, sus fornicaciones, sus adulterios, su codicia, su avaricia y todos los pecados que puedan haber cometido, bórralos, purifícales de ellos y que ZOROKOTHORA venga en secreto y les traiga el Agua del Bautismo de Fuego de la Virgen del Tesoro.

Escúchame, oh, mi Padre: Invoco Tus Nombres Incorruptibles Ocultos por siempre en los Eones. AZARAKAZA AAMATHKRATITATH IOIOIO ZAMEN ZAMEN ZAMEN IAOTH IAOTH IAOTH PHAOPH PHAOPH KHIDEPHOZPE KHENOBINYTH ZARLAI LAZARLAI LAIZAI, AMEN AMEN; ZAZIZAYA NEBEOYNISPH PHAMOY PHAMOY PHAMOY AMOYNAI AMOYNAI AMEN AMEN AMEN ZAZAZAZI ATAZAZA ZOTHAZAZAZA. Escúchame, Padre mío, Padre de todas las paternidades, Luz Infinita, invoco Tus Nombres Incorruptibles, el que está en el Eón de la Luz de ZOROKOTHORA debe envidiarme el Agua del Ardiente Bautismo de la Virgen de la Luz con objeto de que yo bautice a mis discípulos. Escúchame de nuevo, oh, Padre mío, Padre de toda Paternidad, Luz Infinita, que la Virgen de la Luz venga, que bautice a mis discípulos con Fuego, que les perdone sus pecados, que purifique sus iniquidades, porque invoco Tu Nombre Incorruptible que es ZOTHOOZA THOITHAZAZZAOTH AMEN AMEN AMEN. Escúchame también, Oh Virgen de Luz, Oh Juez de la Verdad, perdona los pecados de mis discípulos; y si, oh, Padre mío, haces desaparecer sus iniquidades, acaso se puedan contar entre los herederos del Reino de la Luz, para lo cual tienes que realizar un milabro sobre los censores de suave perfume".

Al novicio no le hace falta ser muy habilidoso para poder hacer las alteraciones necesarias a estos rituales y adaptarlos a sus propios fines. Un pronombre aquí, una palabra allá y el resultado es un ritual personal. Lo mismo se puede aplicar al Libro de los Muertos, muchos de cuyos rituales son líricos o panegíricos. En el capítulo CLXXXII viene una corta Invocación en la que se representa a Thoth identificado con el difunto:

"Soy Thoth, el escriba perfecto, cuyas manos son puras. Soy el Señor de la pureza, el destructor del mal, el escriba de la verdad y lo correcto y abomino del pecado.

Contempladme, porque soy el instrumento de escrita del dios Neb-er-tcher, el señor de las leyes, que otorga la palabra de sabiduría y entendimiento y cuyo discurso domina sobre la tierra doble. Soy Thoth, el señor de lo correcto y de la verdad, que hace que el débil consiga la victoria y que los oprimidos y los desdichados se venguen de sus ofensores.

¡He dispersado la oscuridad!

He llevado lejos la tempestad y he traído el viento a Un-Nefer, la bella brisa del norte, como si viniera del vientre de su madre.

Le he hecho que penetrara en la morada oculta y vivificará el alma del Corazón-Tranquilo, Un-Nefer, ¡el hijo de Nuit y de Horus triunfante!".

No hay ni que decir que si se usa la invocación anterior se asume mágicamente la Forma de Dios Thoth y el ritual enumera algunas de las cualidades y poderes del Dios; al recitarlo, se favorece la unión de las sustancias. El tipo de ritual que nos proporciona E.A. Wallis Budge en *Los Dioses de los Egipcios*, para emplearlo como invocación, es un ejemplo mucho mejor.

Se ha resumido porque es muy largo y disperso.

"Salve, señor Osiris. Salve, señor Osiris. Salve, señor Osiris. Salve, salve, bello muchacho, ven a tu templo directamente porque no te podemos ver. Salve, bello muchacho, ven a tu templo y rescátanos de la noche que nos envuelve desde tu partida.

Salve, el que conduce la hora, el que aumenta excepto en su época. Eres la imagen exaltada de tu padre Tenen, eres la esencia oculta que viene de Atmu. Oh, tú, señor, oh, tú, señor, eres más grande que tu padre, oh, tú, hijo mayor del vientre de tu madre. Vuelve con nosotros, con los que a ti pertenecemos y te abrazamos. Oh, tú, bello y muy amado rostro, tú, imagen de Tenen, tú viril, tú señor del amor. Ven en paz y permítenos ver, oh, señor nuestro ...

Salve, Príncipe que vienes del vientre ... de una materia primitiva. Salve, Señor de multitudes de aspectos y de formas creadas, círculo de oro de los templos. Señor del tiempo y conocedor de los años. Salve, señor de vida para toda la eternidad; señor de millones y de miríadas que brillas tanto al alba como en el ocaso. Salve tú, señor del terror, señor de los estremecimientos.

Salve, señor de multitudes de aspectos, tanto masculinos como femeninos; tú, que estás coronado por la Corona Blanca, tú señor de la Corona Urerer. Tú, santo Bebé de Her-hekennu, tú hijo de Ra, que te sientas en el Barco de Millones de Años, tú Guía del Reposo. ¡Ven a tus lugares ocultos!

Salve tú que te has creado a ti mismo. Salve tú cuyo corazón está tranquilo, ven a tu ciudad tú, amado de los dioses y diosas, que te bañas en Nu, ven a tu templo; estás en el Tuat, ven a tus ofrendas ...

Salve, tú, flor sagrada de la Gran Casa. Salve, tú que traes el santo cordaje del bote de Sekti. Tú, señor del Barco de Hennu, que renuevas tu juventud en el lugar secreto, tú alma perfecta ... Salve tú, oculto, que le eres conocido a la humanidad.

Salve. Salve. Debes brillar sobre el que está en el Tuat y mostrarle el Disco, tú, señor de la Corona Ateph. Salve, poderoso de terror, tú que te elevas en Tebas y que floreces siempre. Salve, tú, alma viva de Osiris coronada por la luna".

Otro ritual de fuentes egipcias es el Himno a Amón-Ra. Lo reproducimos del famoso Papiro Mágico Harris:

"Oh, Amón, oculto en el centro de su ojo, espíritu que brilla en el ojo sagrado, adoración de los Sagrados Transformadores que no te conocen. Brillantes son tus formas veladas en una llamarada de Luz.

Misterio de los Misterios, Misterio Encubierto, Salve a Tí en la mitad de los Cielos. Tú, que eres la Verdad, has parido a los Dioses. Los signos de la Verdad están en tu misterioso santuario. Por medio de ellos tu madre Meron brilla. Despides rayos iluminadores. Rodeas la tierra con tu luz hasta que vuelves a la montaña que está en el País de Aker. Eres adorado en las aguas. La tierra fértil te adora. Entonces tu *cortège* pasa a la montaña oculta, el animal salvaje se levanta en su guarida, los Espíritus del Este te suplican porque temen a la luz del disco. Los Espíritus de Khenac te aclaman cuando tu luz brilla en sus rostros. Cruzas otro cielo por el que no puede pasar tu enemigo. El fuego de tu calor ataca el monstruo Ha-her. El pez Teshu guarda las aguas alrededor de tu barca. Ordenas que muera el monstruo Oun-ti y Nub-ti le golpea con su espada.

Éste es el Dios que se apoderó del cielo y de la tierra en su tempestad. Su virtud es poderosa para destruir a su enemigo. Su lanza es el instrumento de muerte para el monstruo Oubnro. De repente, le apresa y le derriba. Se convierte en su amo y le obliga a que le rinda su morada; entonces devora sus ojos y éste es un triunfo. De la cabeza a los pies, todos sus miembros arden con su calor. Bajo ti, los vientos encuentran la paz. Tu barco se regocija, tus senderos se ensanchan porque has vencido al autor del mal.

¡Navedad, estrellas errantes! ¡Navegad, estrellas brillantes! ¡Vosotras las que vagáis con los vientos! Cuando lleguéis al horizonte occidental, la tierra abrirá sus brazos para recibiros; porque descansáis en el seno del cielo, vuestra madre os abraza. Vosotras, a las que adoran todas las cosas que existen".

Se puede observar que el nivel poético de las últimas líneas de la anterior invocación es mucho más elevado que el del conjunto. Es una perforación extremadamente buena. Estos rituales merecen que se les dedique una gran cantidad de estudio y, a la luz de los principios de la Cábala, se pueden extraer de ellos muchos conocimientos.

El ritual que ha llegado a conocerse en general como la "Invocación No Nacida" le parece al autor que es, acaso, uno de los mejores. Las primeras informaciones que tenemos de él están en un libro titulado *Fragmento de un Trabajo Greco-Egipcio sobre la Magia* escrito por Charles Wycliffe Goodwin, M. A., publicado en 1852 por la Sociedad de Anticuarios de Cambridge. Budge lo volvió a editar a finales de los años noventa en su *Magia egipcia* y llegó a ser muy conocido entre los devotos de la Teúrgia. Magos con experiencia lo elaboraron y editaron cuidadosamente. Reproducimos a continuación la versión corregida:

"Te invoco, el No Nacido.

Tú que creaste la Tierra y los Cielos.

Tú que creaste la Noche y el Día.

Tú que creaste la oscuridad y la Luz.

Tú eres Osorronophris; al que ningún hombre puede ver en ningún momento.

Tú eres Iabas; tú eres Iapos. Tú has hecho la distinción entre lo justo y lo injusto. Tú hiciste lo femenino y lo masculino.

Tú produjiste la Semilla y el Fruto. Tú hiciste que los hombres se amarán y se odiarán.

Yo soy Mosheh<sup>9</sup> tu Porfeta al que entregaste tus Misterios, las ceremonias de Israel. Produjiste lo húmedo y lo seco y lo que nutre todas las cosas creadas.

Escúchame: Ar: Thiao: Rheibet: Atheleberseth: A; Blatha: Abeu: Ebeue: Phi: Thirasoe: Ib: Thiao.

Escúchame y haz que todos los Espíritus se sometan a mí; de tal manera que todos los Espíritus del Firmamento y del Éter, sobre la Tierra y bajo la Tierra, en tierra seca y en el Agua de Aire y de Fuego; y que todo encantamiento y calamidad de Dios me obedezca.

Te invoco, el Dios Terrible e Invisible que Mora en el Espacio Vacío del Espíritu: Arogogorobrao: Sothou: Modorio: Phalarthao: Doo: Apé: El No Nacido.

Escúchame y haz que todos los Espíritus se sometan a mí; de tal manera que todos los Espíritus del Firmamento y del Éter, sobre la Tierra y bajo la Tierra, en tierra seca y en el Agua, de Aire y de Fuego; y que todo encantamiento y calamidad de Dios me obedezca.

Escúchame: Roubriao: Mariodam: Balbnabaoth: Assalonai: Aphnaio: I; Thoteth: Abrosat: Aeooou: Ischure, Poderoso y No Nacido.

Escúchame y haz que todos los Espíritus se sometan a mí; de tal manera que todos los Espíritus del Firmamento y del Èter, sobre la Tierra y bajo la Tierra, en tierra seca y en el Agua, de Aire y de Fuego; y que todo encantamiento y calamidad de Dios me obedezca.

Te invoco: Ma: Barraio: Ioel: Kotha: Athorebalo: Abraoth.

Escúchame y haz que todos los Espíritus se sometan a mí, de tal manera que todos los Espíritus del Firmamento y del Éter, sobre la Tierra y bajo la Tierra, en tierra seca y en el Agua, de Aire y de Fuego; y que todo encantamiento y calamidad de Dios me obedezca.

Escúchame; Aoth: Abaoth: Basum: Isak: Sabaoth: Isa.

Éste es Él, que habiendo expresado Sus Mandatos, es el Señor de todas las Cosas, el Rey, el Regidor y el Ayudante.

¡Éste es el Señor de los Dioses! ¡Éste es el Señor del Universo! ¡Éste es aquel a quien los Vientos temen!

Escúchame y haz que todos los Espíritus se sometan a mí; de tal manera que todos los Espíritus del Firmamento y del Éter, sobre la Tierra y bajo la Tierra, en tierra seca y en el Agua, de Aire y de Fuego; y que todo encantamiento y calamidad de Dios me obedezca.

Escúchame: Ieou: Pur: Iou: Pur: Iaot: Iaeo: Ioou: Abrasar: Sabrium: Do: Uu: Adonaie: Ede: Edu: Angelos ton Theon: Anlala lai: Gaia: Ape: Diarthanna Thorum.

Yo soy Él. El Espíritu No Nacido. El que tiene vista en los Pies. Fuente y Fuego Inmortal.

¡Yo soy Él! ¡La Verdad!

¡Yo soy Él! El que odie ese mal traerá muchos cambios al Mundo. Yo soy el que ilumina y truena. Yo soy el que es el Chubasco de la Vida Sobre la Tierra. Yo soy aquel cuya boca siempre llamea. Yo soy El Engendrador y el Manifestador de la Luz.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Aquí el Mago puede poner su propio nombre y jerarquía mágica.

Yo soy Él: La Gracia del Mundo:

El Corazón Ceñido por una Serpiente es mi Nombre.

Venid y seguidme y haced que todos los Espíritus se sometan a mí; de tal manera que todos los Espíritus del Firmamento y del Éter, sobre la Tierra y bajo la Tierra, en tierra seca y en el Agua, de Aire y de Fuego; y que todo encantamiento y calamidad de Dios me obedezca.

IAO : SABAO Estas son las palabras".

Quizá la invocación a Dios siguiente es mejor. Hay muchos Teúrgos que la prefieren a la anterior. La Invocación de Thoth, que cito a continuación, se basa en el Libro de los Muertos, en especial en el capítulo de los que Vienen por el Día y una sección del llamamiento sacerdotal al Faraón que cita Maspero. No se puede apreciar trazas de parches: El Ritual es perfectamente coherente y lógico y conduce al éxtasis.

"Oh, Tú, Majestad de Cabeza Divina, Tahuti Coronado de Sabiduría, Señor de las Puertas del Universo, a Ti Te invoco!

¡Oh, Tú, cuya cabeza es como la de un Ibis, a Ti Te invoco!

Tú que llevas en tu derecha la Vara mágica del doble Poder y en tu izquierda la Rosa y la Cruz de la Luz y de la Vida, ¡a Ti Te invoco!

Tú, cuya cabeza es como una Esmeralda y cuyo Nemyss tiene el azul del cielo de la Noche, ¡a Ti Te invoco!

Tú, cuya piel de un naranja centelleante parece como si estuviera ardiendo en un horno, ¡a Ti Te invoco!

¡Mira yo soy ayer, Hoy el hermano de Mañana! Nazco una y otra vez. Mía es la fuerza no vista de la que surgen los dioses, que da vida a los que moran en las torres vigía del Universo.

Soy el áuriga del Este, Señor del Pasado y del Futuro, que ve debido a su propia luz interior. Soy el Señor de la Resurrección que viene del crepúsculo y que nace en la Casa de la Muerte. ¡Oh, vosotros, divinos dos halcones, que mantenéis la Vigilancia sobre el Universo! Vosotros que acompañáis el féretro hasta su Morada de Reposo, que pilotáis el barco de Ra, siempre avanzando sobre las alturas del cielo! ¡Señor del Santuario que permaneces de pie en el centro de la Tierra!

¡Mira! Él está en mí y yo en Él. Mía es la radiación cuando Ptah flota sobre su firmamento. ¡Viajo hacia lo alto! Elevo una llama centelleante con la luz de mi ojo, siempre hacia adelante en el esplendor del diariamente glorificado Ra, dando mi vida a los moradores de la Tierra. Si digo Venid sobre las montañas, las aguas celestiales obedecerán mi palabra. Porque soy Ra Encarnado, Khephra hecho carne. Soy la figura idealizada de mi Padre Tmu, Señor de la Ciudad del Sol.

El Dios que ordena está en mi boca. El Dios de la Sabiduría está en mi corazón. Mi lengua es el santuario de la Verdad. Y un Dios se sienta entre mis labios. Mi palabra se cumple cada día y los deseos de mi corazón se realizan como si fueran los de Ptah, cuando creó sus obras. Como soy eterno, todo actúa de acuerdo con mis designios y todo obedece a mis palabras.

Por lo tanto, ven a mí desde tu Morada en el Silencio, Impronunciable Sabiduría, Toda Luz y Toda Poder.

Thoth, Hermes, Mercurio, Odín. De cualquier manera que Te nombre, eres y serás el Innombrable por toda la Eternidad. Ven, te pido, y ayúdame y guárdame en este Trabajo de Arte.

Tú, estrella del Este, que condujiste a los Magos. Estás presente lo mismo en el Cielo que en el Infierno. Tú que vibras entre la Luz y la Oscuridad, elevándote, descendiendo, siempre cambiando y, sin embargo, siempre el mismo. ¡El Sol es tu Padre! ¡Tu Madre, la Luna! ¡El viento te ha llevado en su seno! ¡Y la Tierra siempre ha alimentado la Cabeza de Dios de tu Juventud!

¡Ven, te pido, ven y haz que todos los Espíritus se sometan a mí! De tal manera que todos los Espíritus del Firmamento y del Éter, sobre la Tierra y bajo la Tierra, en tierra seca y en el Agua, de Aire y de Fuego; y que todo encantamiento y calamidad de Dios me obedezca".

Entre los estudiantes de Magia de la actualidad, es poco conocido Proclus, el Gran Neoplatónico autor de varios himnos e invocaciones. Desgraciadamente, la mayoría se han perdido y solamente unos pocos han llegado a nosotros. Thomas Taylor tradujo cinco de estos himnos y los publicó en 1793 en un apéndice de su obra *Salustio sobre los Dioses y el Mundo*. Los cinco son extremadamente buenos y el estudiante tendría que familiarizarse con ellos. Reproducimos el Himno al Sol para que el lector se pueda hacer idea de su valor:

¡Escucha, Titán dorado! Rey del fuego mental, Regidor de la Luz; a Tí, supremo, pertenece

La espléndida clave de la prolífica fuente de la vida;

Y desde lo alto derramas corrientes de armonía

En abundancia sobre el mundo de la materia.

Escucha. Porque te has elevado por encima de los planos aéreos

Y Tú reinas en el brillante orbe del mundo

Mientras todas las cosas se llenan de ti, poder soberano

Con la mente excitada y cuidado providencial.

Lo celestial arde a Tu alrededor con vigoroso fuego,

Y con una danza incansable, que no cesa,

Difunde sobre la tierra un vívido rocío.

Por tu perpetuo y repetido curso,

Las horas y las estaciones se suceden;

Los elementos hostiles terminan sus conflictos

En cuanto ven tus terribles rayos, gran Rey;

Nacido de una deidad secreta e inefable ...

Oh, el mejor de los Dioses, bendito dios coronado de fuego,

Imagen de la naturaleza que todo lo produce

Y alma del que nos lleva al reino de la luz.

¡Escucha! Y límpiame de las manchas de culpa;

Recibe la súplica de mis lágrimas

Y cierra mis heridas profanadas con sangre nociva;

Perdona los castigos de los pecados

Y mitiga tus enojos, ojo sagaz

De la sagrada justicia, de visión ilimitada.

Tu pura ley espanta constantemente a los diablos

Dirige mis pasos y derrama Tu luz sagrada en abundancia sobre mi nublada alma. Disipa las sombras malignas y tenebrosas De la oscuridad, preñada de infortunios Y concédele a mi cuerpo la fuerza necesaria, Junto con salud, cuya ostentación otorga espléndidos presentes. Dame fama duradera; y acaso el sagrado cuidado Por el que serán míos los presentes de la antiguedad preservados por mis píos antecesores. Añade, si Te complace, Dios que todo lo concede, Riquezas duraderas, recompensas a la piedad; Porque el poder omnipotente inviste tu trono Con fuerza inmensa e imperio universal. Y si el huso giratorio del destino Amenaza desde el tejido estrellado una catástrofe, Envía tus flechas más certeras con fuerza irresistible. Y derrota antes de que caiga la inminente catástrofe.

Deseo incluir una Invocación más de la misma categoría antes de pasar a dar citas de los Rituales empleados en las ceremonias de Evocación. Por desgracia, me veo obligado a prescindir de gran parte del siguiente ritual por razones de espacio y lo que voy a incluir es, aproximadamente, la mitad del mismo. Fue escrito por Crowley, que lo publicó en sus *Oráculos*. Se basa en ciertas fórmulas mágicas y documentos que se utilizaban en la Orden Hermética de la Aurora Dorada. Su devoción, excelente y fogosa, no requiere de mí ningún comentario.

¡Oh, Yo Divino! ¡Oh, Señor vivo de Mí! ¡Oh, llama que brilla por sí misma! Engendra en el más allá. Inmaculada Cabeza de Dios, Lengua de fuego giratoria Encendida por esa luz inconmensurable, El ilimitado, el inmutable. Ven, Dios mío, mi amante, espíritu de mi corazón, Corazón de mi alma, virgen blanca del Alba, Mi reina de todas las perfecciones, ven De tu morada más allá de los Silencios Hasta mí, el prisionero, el hombre mortal, Enterrado en esta arcilla; ven, te pido, a mí, Inicia mi alma apresurada; acércate Y deja que brille la gloria de Tu Cabeza de Dios Y que llegue hasta la tierra, Tu escabel ... Tú Ángel Regio de mi Voluntad Más Elevada, Forma en mí espíritu un fuego más sutil De dios y podré entender mejor La sagrada pureza de Tu divina Esencia. Oh, Reina, oh, Diosa de mi vida, Luz no engendrada, chispa centelleante Del Todo-Yo. Oh, Santa, santa Esposa Del pensamiento más celestial, ¡ven! Te pido Y manifiéstate ante tu adorador.

¡Mi Yo real! Ven, oh deslumbrador, Envuelto en la Gloria del Santo Lugar Cuando Te llamo; ven a mí
E impregna mi ser hasta que mi cara
Crille con el reflujo de Tu luz, hasta que mi frente
Refulja con Tu símbolo estrellado, hasta que mi voz
Alcance al Inefable; ven, te pido,
Y haz que sea Uno contigo; que todos mis actos
Lancen destellos de la sagrada influencia;
Y que al final haya merecido la pena
Sacrificar ante el Santo ...

¡Eca, zodocare, Iad, goho, Torzodu odo Kikale qaa! ¿Zodocare od zodameranu! ¡Zodorje, lape zodiredo Ol Noco Mada, das Iadapiel! ¡Ilas! ¡Hoatahe Iaida! ¡Oh, coronado con la luz de las estrellas! ¡Alado con esmeraldas Más Anchas que el Cielo! ¡De un azul más profundo que el abismo de agua! ¡Oh, Tú, llama que lanzas destellos por todas las cavernas de la noche. lenguas que provienen de lo inconmensurable y, a través de los brillantes excesos, llegan a lo inefable. ¡Oh Sol Dorado! ¡Gloria vibrante de mi Yo más Elevado! He oído tu Voz resonar en el Abismo: "Soy el único Ser en las profundidades de la Oscuridad; déjame levantarme y ceñirme Para pisar el Sendero de la Oscuridad; acaso así Pueda llegar a la luz. Porque del Abismo Viene antes de mi nacimiento: Por todos los confusos Pasadizos y el silencio del sueño primigenio. Y Él, la Voz de las Edades, me contestó y dijo: ¡Observa! ¡Porque Yo soy El que formula En la Oscuridad! ¿Hijo de la Tierra! La luz brilla En la Oscuridad, ¡pero la oscuridad no entiende Los rayos de esa luz de iniciación!

... No me dejes solo
¡Oh, Espíritu Santo! Ven y consuélame,
Muéstrame, pon de manifiesto
a Osiris ante este mundo lloroso; que yo
sea elevado hasta la Cruz del Dolor
y sacrificado para atraer a toda la humanidad
y a todo germen de materia viva
tras de mí hasta el inefable
Reino de la Luz. ¡Oh, Santa, Santa Reina!
Que tus anchas alas me protejan ...
¡Yo soy la Resurrección y la Vida!
El que reconcilia la Luz y las Tinieblas,
El Salvador de las cosas mortales,
La Fuerza que se manifiesta en la Materia,
El Dios que se manifiesta en la carne.

Estoy por encima y entre los Santos. El sufrimiento me ha purificado por completo. Completamente perfecto en el sacrificio místico Y en el conocimiento de mi Yo. El glorificado por la adversidad es mi Nombre. El Salvador de la Materia es mi Nombre.

Veo que la oscuridad cae como cae la luz. Veo las Edades que corren como un torrente Y me sobrepasan; y como si fueran una vestidura, Me sacudo las adheridas camisas del Tiempo. Mi lugar ya está fijado en el Abismo, Más allá de todos los Soles y Estrellas. YO SOY la Resurrección y la Vida.

¡Santo eres Tú, Señor del Universo! ¡Santo eres Tú, al que no ha formado la Naturaleza! ¡Santo eres Tú, el Inmenso y poderoso! ¡Oh, Señor de la Oscuridad, Oh, Señor de la Luz!

En uno de los capítulos anteriores se hizo referencia a las Invocaciones Dee y a su poder. Los hechos que marcan estas invocaciones o claves, como se las suele llamar, son éstos. Dee y su colega Kelly obtuvieron más de cien páginas llenas de letras de una manera que todavía nadie ha descubierto. Dee, por ejemplo, podía tener ante él una o más de esas tablas, por lo general de 49" X 49", algunas completas, otras solamente con letras en cuadros alternos, colocadas sobre un escritorio. Sir Edward Kelly se sentaba en lo que él llamaba la Mesa Santa y miraba fijamente un Cristal en el que, después de un rato, veía un Ángel. Este Ángel le señalaba con una vara letras de alguna de las tablas. Kelly le informaba a Dee sobre lo que decía el Ángel, por ejemplo, columna 4, fila 19; aparentemente, no mencionaban la letra que Dee encontraba en la tabla que tenía ante él y anotaba. Cuando el Ángel había terminado sus instrucciones, el mensaje se volvía a escribir al revés. El Ángel lo había dictado al revés ya que se consideraba que era demasiado peligroso comunicarlo de una forma sencilla, porque cada una de las palabras era una conjuración tan poderosa que simplemente pronunciándola se habrían evocado poderes y fuerzas que no se deseaban en ese momento.

Una vez escritas al revés, resultó que las invocaciones estaban escritas en un idioma que los dos Magos denominaron Enoquiano. No es una jerga sin sentido; tiene su propia gramática y sintaxis como se puede ver consultando a Casaubon, que proporciona la traducción de muchas de las claves. Muchos consideran que es más sonoro y más impresionante que el griego o el sánscrito y en las traducciones inglesas, aunque a veces difíciles de entender, se pueden encontrar pasajes sublimes, de tal poder lírico que no les aventajan muchos poetas ni la misma Biblia.

Por ejemplo: "¿Pueden las alas del Viento entender tus Voces de Admiración? ¡Oh, Tú, el Segundo después del Primero, al que las ardientes llamas han expresado en las profundidades de mis Mandíbulas! ¡A quien yo he preparado como copas para la boda o como flores, en toda su belleza, para la cámara de la Virtud! Tus pies son más fuertes que las áridas piedras; y tus voces más fuertes que los vientos. Porque te has convertido en un edificio excepto en la mente del Todo Poderoso".

Existen diecinueve de estas claves; en las dos primeras se evoca al elemento llamado Espíritu; en las restantes dieciséis se invoca a los cuatro elementos y hay cuatro subdivisiones. Las diecinueve se puede usar para invocar a alguno de los denominados Treinta Aethyrs cambiando una o dos palabras

especiales. A continuación, citaremos una de estas Claves en Enoquiano seguida de su traducción al español:

"Ol sonuf Vaoresaji, gohu IAD Balata, elanusaha caelazod; sobrazod ol Roray i ta nazodapesad, Giraa ta maelpereji, das hoel ho qaa notahoa zodimezod, od comemahe ta nobeloha zodien; soba tahil ginonupe perje aladi, das vaurebes obolehe giresam. Casarem ohorela caba Pire; das zodonurenusagi cab: erem Iadanahe. Pilae farezodem zodernurezoda adana gono Iadapiel das homotohe; soba ipame lu ipamis: das sobolo vepe zodomeda poamal, od bogira sai ta piapo Piamoel od Vaoan. Zodacare, eca od zodameranu, odo cicale Qaa; zodorje, lape zodireco Noco Mada, Hathahe IAIDA".

"Reino sobre ti, dijo el Dios de la Justicia, con un poder exaltado por encima del Firmamento de la Ira, en cuyas manos el Sol es como una espada y la Luna como el agresivo Fuego. Quien midió tus Vestiduras entre mis Vestiduras y te ató como las palmas de mis manos. A quien yo hice una ley que rigiera el Santo, y te di una Vara con el Arco del Conocimiento. Además, elevasteis vuestras voces y jurasteis obediencia y fe al que vive y triunfa, que no tuvo principio ni puede tener fin; que brilla como una llama en vuestros palacios y reina entre vosotros como la balanza de la justicia y la verdad.

¡Moveos y mostraos! Abrid los misterios de vuestra creación. Sed amistosos conmigo porque soy un sirviente de vuestro Dios; el auténtico Adorador del Más Alto".

Aunque, por lo general, los rituales que Eliphas Levi nos proporciona en sus obras son de poca calidad y no son muy recomendables para su utilización práctica, sin embargo, en su *Magia Trascendental* encontramos una notable excepción. Titula este ritual *Plegaria de los Silfos:* 

"Espíritu de Luz, Espíritu de Sabiduría, cuyo aliento da y quita la forma de las cosas; Tú, ante el cual la vida de cualquier ser es una sombra que se transforma y un vapor que se evapora; Tú, que asciendes hasta las nubes y que vuelas en las alas del viento; Tú, que cuando respiras pueblas las inmensidades sin límites; Tú, que cuando atraes haces que vuelvan a Tí todas las cosas que de Tí partieron; ¡movimiento sin fin en la estabilidad eterna, seas bendito por siempre!

Te alabamos, Te bendecimos en el efímero imperio de la luz creada, de las sombras, reflejos e imágenes; y aspiramos sin cesar a Tu inmutable e imperecedero esplendor. Que el rayo de Tu inteligencia y la calidez de Tu amor descienda sobre nosotros; que lo que es volátil se quede fijo, que la sombra se haga cuerpo, que el espíritu del aire reciba un alma y que el sueño sea pensamiento. Nunca más seremos arrastrados por la tempestad, sino que llevaremos por la brida a los corceles alados de la mañana y guiaremos el curso de los vientos de la tarde y volaremos a Tu presencia. ¡Oh, Espíritu de los espíritus; oh, eterna alma de las almas; oh, imperecedero Aliento de la Vida; oh, Visión Creativa; oh, Boca que cuando respira la vida abandona a todos los seres y cuya palabra eterna es el divino océano del movimiento y la verdad!".

Todos los rituales que van a continuación tienen que ver con la rama de la Magia que trata de la Evocación de los Espíritus y no precisan comentarios ni explicaciones adicionales a los que se han proporcionado en los capítulos que hablan del tema. La forma de la Segunda Conjuración, en el *El Goetia*, es como sigue:

"Te invoco, conjuro, y ordeno, oh, tú, espíritu N., que aparezcas y te hagas visible a mí delante de este Círculo, que tomes una forma adecuada, sin deformidades ni tortuosidades, en el nombre y por el nombre de IAH y VAU, que Adán escuchó y pronunció; y por el nombre de Dios AGLA, que Lot escuchó y fue rescatado con su familia; y por el nombre IOTH, que Jacob

escuchó al Ángel que luchó con él y fue arrebatado de la mano de Esaú, su hermano; y por el nombre de ANAPHAXETON que Aarón escuchó y pronunció y le hizo sabio; y por el nombre de ZABAOTH que Moisés pronunció y, entonces, los ríos se convirtieron en sangre; y por el nombre de SHER EHYEN ORISTON que Moisés pronunció y sobrevino una plaga de ranas que entraron en las casas y lo destruyeron todo; y por el nombre de ELIÓN, que Moisés pronunció y hubo una tormenta de granizo como no la había habido desde el principio del mundo; y por el nombre de ADONAI, que Moisés pronunció y apareció una plaga de langostas sobre la tierra que destruyó lo que había sobrevivido al granizo; y por el nombre de SCHEMA AMATHIA que pronunció Josué y el sol detuvo su curso; y por el nombre de ALFA y OMEGA que pronunció Daniel y destruyó a Bel y hizo morir al Dragón; y por el nombre de EMMANUEL que pronunciaron los tres niños, Shadrach, Meshach y Abednego, cuando estaban en el ardiente horno y quedaron libres; y por el nombre de HAGIOS; y por el Sello de ADONAI; y por ISCHYROS, ATHANATOS, PARACLETOS; y por O THEOS, ICTROS, ATHANATOS, y por estos tres nombres secretos AGLA ON TETRAGRAMMATON te ordeno y te obligo. Y por todos estos nombres y por todos los otros nombres del DIOS VERDADERO Y VIVO, el SEÑOR TODOPODEROSO, te exorcizo y te ordeno, oh, Espíritu N., incluso por Aquel que pronunció la Palabra y todo quedó hecho y a Quien todas las criaturas obedecen; y por los terribles juicios de Dios: y por el Mar de Cristal que está ante la Divina Majestad fuerte y poderosa; y por las cuatro bestias que están ante el Trono y tienen ojos delante y detrás; por el fuego que rodea el Trono; por los santos Ángeles del Cielo; y por la poderosa Sabiduría de Dios; te exorcizo poderosamente para que aparezcas aquí ante este Círculo y cumplas mi voluntad en todas las cosas que me parezcan buenas; por el Sello de BASDACEA BALDACHIA; y por este nombre PRIMEUMATON que Moisés pronunció y la tierra se abrió y se tragó a Kora, Dathan y Abiran. Por lo tanto, debes dar respuestas fieles a mis preguntas, oh, Espíritu N., y llevar a cabo mis deseos ya que eres capaz de hacerlo. Así, ven, toma forma visible, aparece en paz y afablemente, ahora sin retraso, y manifiesta lo que deseo hablando con voz clara y perfecta, inteligible y que yo pueda entender".

En *El Mago*, de Barrett, viene una ligera variación de este ritual. Es idéntica a la de *El Goetia* hasta el verso en que menciona a Kora, Dathan y Abiran, con la única excepción de algunos cambios de poca importancia en los nombres. Después viene una sección que es única y que merece que se la cite aquí por los nombres bárbaros:

"Y con el poder de ese nombre PRIMEUMATON, que impera sobre las huestes del cielo, te maldecimos y privamos de tu oficio, alegría y lugar, y te arrojamos a las profundidades del abismo sin fondo para que te quedes allí hasta el día terrible del último juicio; y te arrojamos al fuego eterno, al lago de fuego y azufre, a menos que aparezcas ante este círculo para cumplir nuestra voluntad; por lo tanto, ven, por esos nombres ADONAI, ZABAOTH, ADONAI, AMIORAM; ven, ven, ven, Adonai te lo ordena; Sadai, el más terrible Rey de reyes, cuyo poder ninguna criatura puede resistir, será terrible para tí a menos que obedezcas y aparezcas afablemente ante este círculo, y que la lluvia y el fuego inextinguible sean contigo. Así, ven en el nombre de Adonai, Zabaoth, Adonai, Amioram; ven, ven, ven, ¿por qué te retrasas! ¡Apresúrate! Adonai Sadai el Rey de Reyes te lo ordena: Él, Aty, Tutcip, Azia, Hin, Hen, Moisel, Achadan, Vay, Vaah, Eye, Exe, A, Él, Él, Ál, A, Hau, Hau, Hau, Vau, Vau, Vau, Vau".

De los métodos de Honorio he tomado la siguiente invocación y la he abreviado ligeramente. Como es una evocación al Espíritu del Rey Amaimón, que figura como uno de los jerarcas en *El Goetia* y como su conmemoración tiene un tono cristiano, hay que tener en cuenta que se debe comparar con el ritual anterior cuyo matiz es judío.

"Oh, Tú, Amaimón, Rey y Emperador de las zonas del norte, te llamo, invoco y exorcizo y conjuro para que, por la virtud y el poder del Creador, y por la virtud de las virtudes, envíes a mi presencia y sin demora a Madael, Laaval, Bamlahe y Ramath junto con los otros espíritus que te obedecen y que se presenten con forma humana y gentil. En cualquier lugar en el que estés ven y hazle ese honor al Dios auténtico y vivo que es tu Creador. Te exorcizo, te invoco y te ordeno severamente por la omnipotencia del Dios eterno y del Dios verdadero; por la virtud del Dios santo y por la virtud de Él, que habló y todas las cosas quedaron hechas; incluso por su santo mandato se hicieron los cielos y la tierra con todo lo que contiene. Te lo ordeno por el Padre, por el Hijo, por el Espíritu Santo, incluso por la Santa Trinidad, por ese Dios al que no te puedes resistir y por su imperio te obligo; te conjuro por Dios el Padre, Dios el Hijo, por Dios el Espíritu Santo, por la Madre de Jesucristo, Santa Madre y perpetua Virgen, por su sagrado corazón, por la leche bendita que tomó de ella el Hijo del Padre, por sus santos cuerpo y alma, por todas las partes y miembros de esta Virgen, por todos los sufrimientos, trabajos, aflicciones y agonías que soportó en el curso de Su vida, por todos los suspiros que profirió, por las santas lágrimas que derramó cuando su querido Hijo sufrió la dolorosa pasión y pereció en el árbol de la Cruz y por todas las cosas sagradas y santas que se ofrecen y se hacen, y también por otras, tanto en los cielos como en la tierra, en honor de Jesucristo nuestro Salvador y de la Bendita María, Su Madre, por lo cual es celestial. Te conjuro por la Santa Trinidad, por el signo de la Cruz, por la sangre y el agua preciosas que brotaron del costado de Jesús, por el sudor que bañó su cuerpo cuando dijo en el Huerto de los Olivos: "Padre, si es Tu voluntad, que pase de mí este Cáliz"; por su muerte y su pasión, te conjuro por la corona de espinas que le fue colocada en la cabeza, por la sangre que manó de sus pies y manos, por los clavos con que le clavaron en el árbol de la Cruz, por las santas lágrimas que derramó, por todo lo que sufrió voluntariamente debido al gran amor que sentía por nosotros, por todos los miembros de nuestro Salvador Jesús Cristo.

Te conjuro por el juicio de los vivos y los muertos, por las palabras del Evangelio de nuestro Salvador Jesús Cristo, por sus predicaciones, por sus milagros, por el niño en pañales, por el niño que llora nacido de un vientre puro y virginal, por la intercesión gloriosa de la Virgen Madre de nuestro Salvador Jesús Cristo y por todo lo que es de Dios y de su Santa Madre tanto en el cielo como en la tierra. Te conjuro, oh, tú, gran Rey Amaimón, por los santos Ángeles y Arcángeles, por todas las benditas órdenes de Espíritus, por los santos patriarcas y profetas, por todos los santos mártires y confesores, por las santas vírgenes y las viudas inocentes y por todos los Santos de Dios".

El siguiente ritual, extraído de *La Clave de Salomón el Rey*, es muy semejante. Sin embargo, es una invocación cabalística y no contiene ningún elemento cristiano. El punto de interés fundamental es que, después del prólogo, cada uno de los párrafos es una conjuración en el nombre de cada uno de los Diez Sephiros del Árbol de la Vida. Este ritual es el primer Ritual de Evocación de la Clave; el segundo es muy semejante al segundo del *Goetia*.

"Oh, vosotros, Espíritus, yo os conjuro por el Poder, la Sabiduría y la Virtud del Espíritu de Dios, por el no creado Conocimiento Divino, por la inmensa Misericordia de Dios, por la Fuerza de Dios, por la Grandeza de Dios, por la Unidad de Dios y por el santo nombre EHEIEH que es la raíz, la fuente y el origen de todos los nombres divinos y entre todos ellos reparte su vida y su virtud y cuando Adán lo invocó adquirió el conocimiento de todas las cosas creadas.

Te conjuro por el nombre indivisible, IOD, que marca y expresa la simplicidad y la Unidad de la Naturaleza Divina; invocado por Abel, le hizo escapar de las manos de su hermano Caín.

Te conjuro por el nombre TETRAGRAMMATON ELOHIM, que expresa y significa la Grandeza de una Majestad tan Alta que cuando Noé lo pronunció se salvó, junto con toda su parentela, de las Aguas del Diluvio.

Te conjuro por el nombre de Dios ÉL, fuerte y maravilloso, que denota la Misericordia y la Bondad de Su Majestad Divina. Y cuando lo invocó Abraham pudo partir de Ur de Caldea.

Te conjuro por el nombre poderoso de ELOHIM GIBOR, que muestra la fuerza de Dios, de un Dios todopoderoso que castiga los crímenes del perverso, que persigue las iniquidades de los padres en los hijos, hasta la tercera o cuarta generación. Y cuando lo invocó Isaac, le permitió escapar de la espada de su padre, Abraham.

Te conjuro y te exorcizo por el santo nombre de ELOAH VADAATH, que invocó Jacob cuando estaba afligido y pudo llevar el nombre de Israel, que significa Vencedor de Dios, y se libró de la furia de su hermano Esaú.

Te conjuro por el poderoso nombre de EL ADONAI TSABAOTH, que es el Dios de los Ejércitos, y que rige en los Cielos y al que José invocó y pudo escapar de manos de sus Hermanos.

Te conjuro por el nombre poderoso de ELOHIM TSABAOTH, que expresa piedad, misericordia, esplendor y conocimiento de Dios; lo invocó Moisés y pudo sacar al pueblo de Israel de Egipto y librarlo de la servidumbre al Faraón.

Te conjuro por el poderoso nombre de SHADDAI, que significa hacer bien a todos; Moisés lo invocó y, habiendo llegado al mar, se dividió en dos partes, hacia la derecha y hacia la izquierda. Te conjuro por el santo nombre de EL CHAI, que es el Dios Vivo y por medio de la virtud de su alianza con nosotros se nos ha concedido la redención. Y Moisés lo invocó y las aguas volvieron a su estado anterior y envolvieron a los egipcios y ninguno pudo escapar para llevar las noticias a la Tierra de Mizraim.

Por último, te conjuro Espíritu rebelde, por el más Santo Nombre de Dios ADONAI MELEKH, al que invocó Josué deteniendo el curso del Sol en su presencia, por medio de la virtud de Methratton, su Imagen principal. Y por las legiones de Ángeles que no cesan de llorar día y noche, QADOSCH, QADOSCH, QADOSCH, ADONAI ELOHIM TSABAOTH, es Santo, Santo, Santo, Señor Dios de las Legiones, llenos están los Cielos y la Tierra de Tu Gloria; y por los Diez Ángeles que presiden los Diez Sephiroth, a los que Dios comunica y extiende su influencia sobre las cosas inferiores y que son; KETHER, CHOKMAH, BINAH, GEDULAH, GEBURAH, TIPHERETH, NETSACH, HOD, YESOD y MALKUTH.

Os conjuro, de nuevo, Oh, Espíritus, por todos los Nombres de Dios y por su obra maravillosa; por los cielos; por la tierra; por el mar; por la profundidad del Abismo y por el firmamento que ha movido el Espíritu de Dios; por el Sol y por las Estrellas; por las aguas, por los mares y por todo lo que contienen; por los vientos, por los torbellinos, por las tempestades; por la virtud de todas las hierbas, plantas y piedras; por todo lo que hay en los cielos y sobre la tierra y en el Abismo de las Sombras.

Os conjuro de nuevo, oh Demonios, no importa en qué parte del mundo estéis, de forma que no podréis permanecer ni en el fuego, ni en el agua, ni en la tierra ni en ningún lugar que os resulte agradable y atrayente; porque tenéis que venir rápidamente a realizar nuestros deseos y todo lo que exijamos de vuestra obediencia.

Os conjuro de nuevo, por las dos Tablas de la Ley, por los Cinco Libros de Moisés, por los Siete Brazos del Candelabro de Dios situado ante el Trono de la Majestad de Dios y por el Santo de los Santos en el que sólo se permitía entrar a KOHEN HA-GODUL, es decir, al Supremo Sacerdote.

Os conjuro por Él que ha hecho los cielos y la tierra, Él que ha medido esos cielos en el hueco de su mano y ha encerrado la tierra con tres de Sus dedos. Él que está sentado sobre el Querubín y sobre el Serafín y al lado del Querubín llamado el Querube al que Dios ordenó guardar el Árbol de la Vida, armado con una espada llameante, después que el Hombre fuera expulsado del Paraíso.

Os conjuro de nuevo, Apóstatas de Dios, por el Único que ha realizado grandes maravillas, por la celestial Jerusalén; y por el Más Sagrado Nombre de Dios de Cuatro Letras, por Él que ilumina todas las cosas y brilla sobre todas las cosas, por su Nombre Venerable e Inefable EHEIEH ASHER AHEIEH, para que os presentéis inmediatamente y ejecutéis nuestro deseo, sea el que sea.

Os conjuro y os ordeno, oh, demonios, en cualquier parte del Universo donde estéis, por la virtud de estos Santos Nombres: ADONAI, YAH, HOA, EL ELOHA, ELOHINU, ELOHIM, EHEIEH, MARON, KAPHU, ESCH, INNON, AVEN, AGLA, HAZOR, EMETH YIII ARARITHA, YOVA HAKABIR MESSIACH, IONAH MALKA, EREL KUZU, MATZPATZ, EL SHADDAI; y por todos los Santos Nombres de Dios que han sido escritos con sangre en señal de alianza eterna.

Os conjuro de nuevo por estos otros Nombres de Dios, más Sagrados y desconocidos, por cuya virtud tembláis todos los días: BARUC, BACURABON, PETACEL, ALCHEEGHEL AQUACHI, HOMORION, EHEIEH, ABBATON, CHEVON CEVON, OYZROYMAS, CHAI, EHEIEH, ALBAMACHI, ORTAGU, NALE, ABALECH, YEZE; que vengáis rápidamente y sin demora a nuestra presencia, no importa en qué parte del mundo os encontréis, y que ejecutéis todo lo que ordenamos en el Gran Nombre de Dios".

La obra de Agrippa, *Occulta Philosophia*, contiene varios rituales cortos para uso diario y cada uno es para la entidad que se ajusta al día. Por ejemplo, el ritual para el domingo es como sigue:

"Os conjuro y os confirmo, fuertes y santos ángeles de Dios, en el nombre de Adonai, Eye, Eye, Eya, que es el que fue, es y será, Eye Abray, y en el nombre de Saday, Cados, Cados, Cados, sentado en las alturas sobre el Querubín; y por el Gran Nombre del propio Dios, fuerte y poderoso, exaltado por encima de los cielos; Eye, Saraye, que creó el mundo, los cielos, la tierra, el mar y todo lo que contienen el primer día y lo selló con su santo Nombre Phaa; y por el nombre de los ángeles que rigen en el *cuarto cielo* y sirven al poderoso Salamia, un Ángel grande y honorable; y por el nombre de su estrella, que es el Sol, y por su signo, y por el inmenso nombre del Dios Vivo, y por todos los nombres ya mencionados, te conjuro Miguel, oh, Gran Ángel, que eres el jefe que dirige este día; y por el nombre de Adonai, el Dios de Israel, yo te conjuro, oh Miguel, para que trabajes para mí y cumplas mis peticiones según mi voluntad y deseo".

Cuando, durante la Ceremonia de Evocación, empiezan a aparecer signos de que está teniendo lugar la manifestación del Espíritu, cuando el humo del incienso se arremolina hacia el Triángulo y asume una forma tangible, entonces se debe recitar una Oración de Bienvenida a los Espíritus. Barrett recomienda la siguiente:

"BERALANENSIS, BALDECHIENSIS, PAUMACHIA y APOLOGIA SEDES, por los reyes y las potencias más poderosas, y los más poderosos príncipes, genios, Liachidae, ministros de la sede Tartárea, príncipe jefe de la sede de Apología, en la novena legión, te invoco y, al invocarte, te conjuro; y al estar armado con el poder de la suprema Majestad te ordeno enérgicamente, por Él que habló y se hizo, y al que obedecen todas las criaturas; y por inefable Nombre

Tetragrammaton Jehovah al oír el cual los elementos se desmoronan, el aire se agita, el mar se retira, el fuego se apaga, la tierra tiembla y las legiones de seres celestiales, terrestres e infernales tiemblan también y se afligen y quedan confundidos. Por lo tanto, y sin demora, venid de todas las partes del mundo y dad respuestas racionales a todas las cosas que os pregunte; y venid apacible, visible y afablemente, sin demora, manifestando lo que deseamos y para lo que os hemos conjurado en el Nombre del Dios Vivo y Verdadero, Helioren, y cumplid nuestras órdenes y persistid hasta el final, según nuestras intenciones, visibles y hablándonos afablemente, con voz clara e inteligible y sin ninguna ambiguedad".

En el mismo libro, Francis Barrett nos da otro discurso que se debe recitar al término de la manifestación del ente requerido, es decir, cuando el Espíritu se encuentra perfectamente claro y visible en el Triángulo.

"Contempla el pentacle de Salomón que ha traído a tu presencia; contempla la persona del Exorcista en medio del exorcismo y al que ha armado Dios, sin miedo, que te ha invocado y llamado por medio del exorcismo. Ven, por tanto, velozmente, por la virtud de estos nombres: Aye, Saraye, Aye Saraye; no difieras tu llegada, por los nombres del Dios Vivo y Verdadero, Eloy, Archima, Rabur, y por el pentacle de Salomón, aquí presente, que manda sobre ti poderosamente; y por la virtud de los espíritus celestiales, tus señores; y por la persona del exorcista en medio del exorcismo; al ser conjurado, apresúrate y ven; y obedece a tu amo, que se llama Octinomos. Prepárate para ser obediente con tu amo en el Nombre del Señor, Bathat o Vachat que está a la altura de Abrae, Abeor que está a la altura de Aberer".

Cuando el Espíritu evocado ha contestado adecuadamente a todas las preguntas del Exorcista y han quedado satisfechos todos los deseos del Mago, ya no hay necesidad alguna de retenerle en el Triángulo de la Manifestación y se le debe dejar partir del escenario de la Evocación. El procedimiento habitual consiste en recitar el Permiso para Salir; la fórmula del Permiso que aparece en la *Clave de Salomón el Rey* es la siguiente:

"En virtud de estos pentacles y porque has sido obediente y has obedecido las órdenes del Creador, siente y aspira este agradable olor y después parte hacia tu morada y refugio; que la paz sea entre tú y yo; estáte listo para venir cuando te cite y convoque; y que la bendición de Dios sea contigo, hasta donde seas capaz de recibirla, siempre y cuando seas obediente y estés dispuesto a venir con nosotros sin que por nuestra parte tengamos que ejecutar ritos solemnes".